

كتاب اتباع السنّة

2

تَفْهِيمُ السُّنْنَةِ

# اتباع سنتك مسائل



محمد قابواني



مكتبة بيت السلام الرياض

محمد اقبال كيلاني ، ١٤٢٣ هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

كيلاني ، محمد اقبال

كتاب إتباع السنة . - ط ٢ . - الرياض .

(١١٢ ص ، ٢٤ سم . - (تقييم السنة : ٢

ردمك ٩٩٦٠-٤١-٢٧٧-٦

(النص باللغة الاوردية )

١- الصراط المستقيم ٢- الفضائل الإسلامية

أ- العنوان

ب- المسلاسل

دبيو ٢١٢,١ ٢٣/ ٠٢٨٤

رقم الإيداع : ٢٣/٠٢٨٤

ردمك : ٩٩٦٠-٤١-٢٧٧-٦



## حقوق الطبع محفوظة للمؤلف

تقسيم كننده

مكتبة بيت السلام - بوسٹ بکس نمبر: 16737 - ریاض 11474 سعودی عرب

فون: 4460129

جوال: 055440147



## فهرست

| نمبر شار | اسماء الابواب                             | نام ابواب                                    | صفہ نمبر |
|----------|-------------------------------------------|----------------------------------------------|----------|
| 1        | بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ     | بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ        | 8        |
| 2        | إِضْطَلَاحَاتُ الْحَدِيثِ مُخْصَصًا       | مختصر اصطلاحات حدیث                          | 45       |
| 3        | النَّيَّةُ                                | نیت کے سائل                                  | 47       |
| 4        | تَعْرِيفُ السُّنَّةِ                      | سنّت کی تعریف                                | 48       |
| 5        | السُّنَّةُ فِي ضَوْءِ الْقُرْآنِ          | سنّت قرآن مجید کی روشنی میں                  | 51       |
| 6        | فَضْلُ السُّنَّةِ                         | سنّت کی فضیلت                                | 58       |
| 7        | أَهْمَيَّةُ السُّنَّةِ                    | سنّت کی اہمیت                                | 63       |
| 8        | تَعْظِيمُ السُّنَّةِ                      | سنّت کا احترام                               | 73       |
| 9        | مَكَانَةُ الرَّأْيِ لَدَى السُّنَّةِ      | سنّت کی موجودگی میں رائے کی حیثیت            | 77       |
| 10       | إِحْيَا جُنُونَ الْجَاهِيَّةِ             | قرآن سخنے کے لئے سنّت کی ضرورت               | 81       |
| 11       | وُجُوبُ الْعَمَلِ بِالسُّنَّةِ            | سنّت پر عمل کرنا واجب ہے                     | 90       |
| 12       | السُّنَّةُ وَالصَّحَابَةُ                 | سنّت صحابہ کرام <small>رض</small> کی نظر میں | 101      |
| 13       | السُّنَّةُ وَالائِمَّةُ                   | سنّت ائمہ کرام کی نظر میں                    | 110      |
| 14       | تَعْرِيفُ الْبِذْعَةِ                     | بدعت کی تعریف                                | 116      |
| 15       | ذَمُّ الْبِذْعَةِ                         | بدعت کی نہمت                                 | 117      |
| 16       | أَحَادِيثُ الْضَّعِيفَةِ وَالْمَوْضُوعَةُ | ضعیف اور موضوع احادیث                        | 125      |

# يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا!

## اے لوگوں جو ایمان لائے ہو!

اے لوگوں، جو اللہ اور اس کے رسول ﷺ پر ایمان لائے ہو،

میری بات ذرا غور سے سنو.....!

وہ رسول محترم ﷺ: جن پر اللہ تعالیٰ اپنی رحمتیں نازل فرماتا ہے۔ ◎

وہ رسول محترم ﷺ: جن کے لئے فرشتے دعائے رحمت کرتے ہیں۔ ◎

وہ رسول محترم ﷺ: جن کی عمر کی قسم اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب مقدس میں اٹھائی ہے۔ ◎

وہ رسول محترم ﷺ: جن کی زندگی کو اللہ تعالیٰ نے بہترین نمونہ قرار دیا ہے۔ ◎

وہ رسول محترم ﷺ: جن پر ایمان لانے کا وعدہ تمام انبیاء کرام سے عالم ارواح میں لیا گیا۔ ◎

وہ رسول محترم ﷺ: جنہیں اللہ تعالیٰ نے معراج جسمانی کے شرف سے نوازا۔ ◎

وہ رسول محترم ﷺ: جن کے بعد قیامت تک اب کوئی دوسرا نبی آنے والا نہیں۔ ◎

وہ رسول محترم ﷺ: جن کے خوش ہونے سے اللہ تعالیٰ خوش ہوتے ہیں۔ ◎

وہ رسول محترم ﷺ: جن کے ناراض ہونے سے اللہ تعالیٰ ناراض ہوتے ہیں۔ ◎

وہ رسول محترم ﷺ: جن کی اطاعت، اللہ تعالیٰ کی اطاعت ہے۔ ◎

وہ رسول محترم ﷺ: جن کی نافرمانی، اللہ تعالیٰ کی نافرمانی ہے۔ ◎

◎ وہ رسول محترم ﷺ: جن کے کسی بھی فیصلے یا حکم سے روگردانی سارے نیک اعمال برپا کر دیتے ہے۔

◎ وہ رسول محترم ﷺ: جن سے آگے بڑھنے کی کسی کو اجازت نہیں۔

◎ وہ رسول محترم ﷺ: جن کے حضور اونچی آواز میں بات کرنا اپنی دنیا و آخرت برپا کرنا ہے۔

◎ وہ رسول محترم ﷺ: جن کی اطاعت میں جنت اور نافرمانی میں جہنم ہے۔

سب اسی رسول محترم ﷺ کی امت سے ہیں۔ ہم سب نے اسی رسول محترم ﷺ کا کلمہ پڑھا ہے۔ ہماری نسبت اسی رسول محترم ﷺ کے ساتھ ہے، تو پھر یہ کیا کہ ہم نے علیحدہ علیحدہ نسبتیں قائم کر رکھی ہیں، علیحدہ علیحدہ فرقے اور مسلک بنالئے ہیں، علیحدہ علیحدہ نام رکھ لئے ہیں اور پھر اپنی اپنی نسبت، اپنے اپنے فرقے، اپنے اپنے مسلک اور اپنے اپنے نام پر فخر جانے میں خوش محسوس کرتے ہیں۔

اے لوگو، جو اللہ اور اس کے رسول ﷺ پر ایمان لانے کا دعویٰ رکھتے ہو! کیا ہمارے دل اپنے اپنے پسندیدہ مسلکوں اور طریقوں پر پھرلوں سے بھی زیادہ سختی سے جھے ہوئے ہیں کہ سن تو رسول ﷺ جان لینے کے باوجود ہم انہیں چھوڑنے کو تیار نہیں!

اللہ اور رسول ﷺ پر ایمان لانے والو! ذرا کان لگا کر میری بات تو سنو، صحابی!

رسول سیدنا حضرت انس حنفی اذن نہ کہتے ہیں، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

مَنْ رَغِبَ عَنْ سُنْنَتِي فَلَيْسَ مِنِّي (متفق علیہ)

”جس نے میرے طریقے سے منہ موڑا، اس کا میرے ساتھ کوئی تعلق نہیں (بخاری و مسلم)

اے لوگو، جو ایمان لائے ہو! ہم سب نے رسول محترم ﷺ کا ارشاد مبارک سن

لیا۔ آئیے غور کریں کہ ہمارے پاس اس کا کیا جواب ہے؟

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَالصَّلٰةُ وَالسَّلَامُ عَلٰى سَيِّدِ الْمُرْسَلِينَ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ  
، آمَّا بَعْدُ !

دین اسلام میں رسول اللہ ﷺ کی اطاعت اسی طرح فرض ہے جس طرح اللہ تعالیٰ کی اطاعت فرض ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد مبارک ہے:

﴿مَنْ يُطِيعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ﴾ (80:4)

”جس نے رسول اللہ ﷺ کی اطاعت کی اس نے اللہ کی اطاعت کی۔“ (سورہ نساء، آیت نمبر 80)  
سورہ محمد میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿إِنَّمَا أَنْهَا أَلْذِينَ آمَنُوا أَطَيَّبُوا اللَّهَ وَأَطَيَّبُوا الرَّسُولَ وَلَا تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ﴾ (33:47)

”اے لوگو، جو ایمان لائے ہو! اللہ اور رسول ﷺ کی اطاعت کرو (اور اطاعت سے انحراف کر کے) اپنے اعمال ضائع نہ کرو۔“ (سورہ محمد، آیت نمبر 33)

وجوب اطاعت کی وجہ بھی خود اللہ تعالیٰ نے واضح فرمادی ہے:

﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَىٰ۝ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَىٰ۝﴾ (43:53)

”محمد ﷺ اپنی مرضی سے کوئی بات نہیں کرتے بلکہ وہی، جو ان پر نازل کی جاتی ہے، وہ اس کے

مطابق بات کرتے ہیں۔” (سورہ نور، آیت نمبر 3-4)

چنانچہ رسول اللہ ﷺ نے امت کو وضو کا وہی طریقہ سکھایا جو اللہ تعالیٰ نے حضرت جبرائیل علیہ السلام کے ذریعے آپ ﷺ کو سکھایا تھا۔ نمازوں کے وہی اوقات مقرر فرمائے جو اللہ تعالیٰ نے حضرت جبرائیل علیہ السلام کے ذریعے آپ ﷺ کو بتلائے تھے اور نمازاً کا وہی طریقہ امت کو بتلایا جو اللہ تعالیٰ نے حضرت جبرائیل علیہ السلام کے ذریعے آپ ﷺ کو بتلایا تھا۔ رسول اکرم ﷺ کی حیات طیبہ سے ایسی بہت سی مثالیں ملتی ہیں کہ وہی مسائل کے بارے میں جب تک اللہ تعالیٰ کی طرف سے وہی نہ آ جاتی آپ ﷺ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے سوالات کے جواب نہیں دیا کرتے تھے۔ حضرت اولیس بن صامت رضی اللہ عنہ اپنی بیوی حضرت خولہ بنت ابی شہبہ سے غبار (بیوی کو اپنے اوپر حرام کر لینا) کر بیٹھے تو حضرت خولہ بنت ابی شہبہ نبی اکرم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئیں۔ مسئلہ دریافت کیا، تو آپ ﷺ نے اس وقت تک جواب نہ دیا جب تک وہی نازل نہ ہوئی۔ روح کے بارے میں آپ ﷺ سے سوال کیا گیا، تو آپ ﷺ نے اس وقت تک خاموشی اختیار فرمائی جب تک اللہ تعالیٰ کی طرف سے حضرت جبرائیل علیہ السلام کے جواب لے کر نہ آگئے۔ ایک مرتبہ نبی اکرم ﷺ سے میراث کے بارے میں سوال کیا گیا، تو آپ ﷺ نے وہی آنے تک کوئی جواب نہ دیا۔ ایک انصاری حاضر خدمت ہوا اور عرض کیا ”یا رسول اللہ ﷺ! اگر ایک شخص اپنی بیوی کے ساتھ غیر مودود کیہے تو کیا کرے؟“ اگر منہ سے (گواہوں کے بغیر) بات کرے، تو آپ حدّ قذف لگائیں گے اگر (غصہ میں) قتل کر دے تو آپ قصاص میں قتل کروادیں گے اور اگر پھر رہے تو خود پیچ و تاب کھاتا رہے گا۔ ”اس پر رسول اللہ ﷺ نے دعا فرمائی ”یا اللہ! اس مسئلہ کا فیصلہ فرماء۔“ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے لعان کی آیات (سورہ نور، آیت نمبر 6-7) نازل فرمائیں، تب آپ ﷺ نے مسائل کو جواب دیا۔

اطاعت رسول ﷺ کے بارے میں یہ بات پیش نظر وحی چاہئے کہ رسول اکرم ﷺ کی اطاعت صرف آپ ﷺ کی زندگی تک محدود نہیں بلکہ آپ ﷺ کی وفات کے بعد بھی قیامت تک آنے والے تمام مسلمانوں کے لئے فرض قرار دی گئی ہے۔ سورہ سباء آیت 28 میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافِةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا﴾ (28:34)

”اے محمد (ﷺ)! ہم نے آپ کو تمام بني اسرائیل کے لئے بشیر اور نذیر بنایا کر بھیجا ہے۔“

سورہ انعام میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿وَأُوحِيَ إِلَيْهِ هَذَا الْقُرْآنُ لِتُنذِرَ أَكْثَمَ بِهِ وَمَنْ بَلَغَ﴾ (19:6)

”میری طرف یہ قرآن نازل کیا گیا ہے تاکہ میں اس کے ذریعہ تمہیں ڈراوں اور ان لوگوں کو بھی جن تک یہ قرآن پہنچے۔“ (آیت نمبر 19)

اطاعت رسول ﷺ کے بارے میں صحیح بخاری کی یہ حدیث بڑی اہم ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”میری امت کے سب لوگ جنت میں جائیں گے سوائے اس شخص کے جس نے انکار کیا۔“ صحابہ کرام ﷺ نے عرض کیا ”انکار کس نے کیا؟“ آپ ﷺ نے فرمایا ”جس نے میری اطاعت کی وہ جنت میں داخل ہوگا اور جس نے میری نافرمانی کی اس نے انکار کیا۔“ (بخاری) آپ ﷺ کی اطاعت سے انحراف یا گریز کی راہ اختیار کرنے والوں کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے اپنی ذات کی قسم کا کار ارشاد فرمایا ہے کہ ایسے لوگ کبھی مومن نہیں ہو سکتے۔

﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوا فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مُّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا﴾ (65:4)

”اے محمد ﷺ! تمہارے رب کی قسم! تم لوگ کبھی مومن نہیں ہو سکتے جب تک اپنے باہمی اختلافات میں تمہیں کو فیصلہ کرنے والا نہ مان لیں پھر جو فیصلہ تم کرو اس پر اپنے دل میں شکی محسوس نہ کریں بلکہ سر تسلیم کر دیں۔“ (سورہ نساء، آیت نمبر 65)

گویا اطاعت رسول ﷺ اور ایمان لازم و ملزم ہیں، اطاعت ہے تو ایمان بھی ہے اطاعت نہیں تو ایمان بھی نہیں۔ اطاعت رسول ﷺ کے بارے میں قرآنی آیات و احادیث شریفہ کے مطالعہ کے بعد یہ فیصلہ کرنا مشکل نہیں کہ دین میں اتباع سنت کی حیثیت کسی فروعی مسئلہ کی سی نہیں بلکہ بنیادی تقاضوں میں سے ایک تقاضا ہے۔

### کتاب و سنت، عقائد اور اعمال کے محافظ ہیں:

عقائد اور اعمال میں تمام تر بکاڑ کتاب و سنت کو نظر انداز کرنے سے پیدا ہوتا ہے۔ وحدت الوجود،

وحدث الشهود، حلول، تصوير شیخ، مقام ولایت، باطنی اور ظاہری علم، مرنسے کے بعد بزرگوں کا تصرف، وسیله، علم غیب، استمداد، اور زوہول کی حاضری جیسے باطل عقائد اور رسم فاتحہ، فکل، چالیسوائی، قرآن خوانی، عرس، بحافل میلاد، اور سماع جیسے غیر اسلامی عقائد و اعمال انہیں حلقوں میں مقبول ہوتے ہیں جہاں کتاب و سنت کی تعلیم مفقود ہوتی ہے۔ اس کے بعد کتاب و سنت کو مضبوطی سے تھاماً تمام باطل عقائد اور اعمال سے محفوظ رہنے کا واحد یقینی راستہ ہے۔ 218ھ میں مامون الرشید کے عہد حکومت میں معتزلہ کے باطل عقیدے ”قرآن خلوق ہے“ کو مامون الرشید نے حکومت کے تمام علماء سے منوانے کی کوشش کی، تو امام احمد بن حنبل رض اس خود ساختہ عقیدے کے سامنے پہاڑ بن کر کھڑے ہو گئے۔ جیل میں تازہ دم جلاو، دو کوڑے مار کر پیچھے ہٹ جاتے اور امام موصوف سے پوچھا جاتا ”قرآن خلوق ہے یا غیر خلوق؟“، ہر بار امام احمد بن حنبل رض کی زبان سے ایک ہی جواب لکھتا:

**﴿أَغْطُونَنِي شَيْئًا مِّنْ كِتَابِ اللَّهِ وَ سُنْنَةِ رَسُولِهِ حَتَّى أَقُولَ بِهِ﴾**

”یعنی مجھے اللہ تعالیٰ کی کتاب یا سنت رسول ﷺ سے کوئی دلیل لا دو تو تسلیم کروں گا۔“

مصلحت اور حکمت کا کوئی بھی مشورہ امام احمد بن حنبل رض کو رسول اللہ ﷺ کے فرمان:

**﴿إِنِّي قَدْ فَرَكَتُ فِينِكُمْ مَا إِنْ أَغْتَصَمْتُمْ بِهِ لَنْ تَضِلُّوا أَبَدًا كِتَابَ اللَّهِ وَ سُنْنَةَ نَبِيِّهِ﴾** (حاکم)  
”میں تمہارے درمیان ایسی چیز چھوڑے جا رہا ہوں جسے مضبوطی سے تھا میر کھو گے تو کبھی گمراہ نہیں ہو گے، اللہ تعالیٰ کی کتاب اور اس کے نبی کی سنت۔“ پعمل کرنے سے روک نہ سکا، جس کا نتیجہ یہ تکلا کہ پوری امت مسلمہ ہمیشہ کے لئے اس فتنے سے محفوظ ہو گئی۔ آج جبکہ باطل عقائد اور بد عادات جگل کی آگ کی طرح بڑھتے اور پھیلتے چلے جا رہے ہیں ان سے محفوظ رہنے کا صرف یہی ایک راستہ ہے کہ کتاب و سنت کو مضبوطی سے تھاما جائے اور عوام الناس میں کتاب و سنت کی دعوت اور اشاعت کا زیادہ سے زیادہ اہتمام کیا جائے۔

### کتاب و سنت، اتحاد امت کی واحد مشکلم بنیاد ہے:

امت مسلمہ میں اتحاد کی ضرورت اور اہمیت محتاج وضاحت نہیں، فرقہ واریت اور گروہ بندی نے

دین و دنیا دونوں اعبار سے ہمیں ناقابل تلافی نقصان پہنچایا ہے جس کا مشاہدہ ہم وطن عزیز میں گزشتہ طویل عرصہ سے کر رہے ہیں اور اس حقیقت سے آگاہ ہیں کہ وطن عزیز میں اسلامی نظام حیات کے نفاذ میں بعض دوسری رکاوٹوں کے علاوہ ایک بڑی رکاوٹ فرقہ واریت اور گروہ بندی بھی ہے اگر کبھی اسلامی نظام کے نفاذ کی منزل قریب آتی ہے تو اچانک ایک طرف سے کتاب و سنت کی بجائے کسی ایک فقہ کے نفاذ کا مطالبہ شروع ہو جاتا ہے۔ دوسری طرف سے کسی دوسری فقہ کے نفاذ کا مطالبہ ہونے لگتا ہے جس کے نتیجے میں پیش رفت کے بجائے مسلسل پسپائی ہوتی چلی آ رہی ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ دین اسلام کے نفاذ کے لئے کی جانے والی تمام کوششیں اس وقت تک بیکار ثابت ہوں گی جب تک دین کی علمبردار جماعتوں کے درمیان خالص کتاب و سنت کی بنیاد پر ایک حقیقی اور پائیدار اتحاد قائم نہیں ہو جاتا۔ اللہ تعالیٰ نے جہاں قرآن مجید میں فرقہ واریت اور گروہ بندی سے منع فرمایا ہے وہاں دین خالص یعنی کتاب و سنت پر تحد ہونے کا حکم بھی دیا ہے۔ سورہ آل عمران میں اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے:

﴿وَأَغْتَصِّمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَ لَا تَفَرَّقُوا ﴾ (103:3)

”سب مل کر اللہ تعالیٰ کی رسی کو معبوطی سے خاموا اور تفرقہ میں نہ پڑو۔“ (سورہ آل عمران، آیت 103) اس آیت میں مسلمانوں کو فرقہ واریت اور گروہ بندی سے منع فرمایا گیا کہ جبل اللہ (یعنی قرآن مجید) پر تحد رہنے کا حکم دیا گیا ہے۔ قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے ہمارا اطاعت رسول ﷺ کو واجب قرار دیا ہے جس کا صاف مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی رسی، جسے معبوطی سے خامنے کا حکم دیا گیا ہے اس میں ازود دونوں چیزیں..... کتاب و سنت..... آ جاتی ہیں لہذا قرآن مجید کی روشنی میں جو اتحاد مطلوب ہے اس کی بنیاد کتاب و سنت ہے۔ کتاب و سنت سے ہٹ کر کسی دوسری بنیاد پر امت میں اتحاد نہ مطلوب ہے نہ ممکن۔

شانِ نازک پر جو آشیانہ بنے گا وہ ناپائیدار ہو گا  
اگر ہم نے فرقہ واریت اور گروہ بندی کو اپنی زندگی کا مشن نہیں بنالیا اور مسلمانوں میں اتفاق اور اتحاد نہیں عزیز ہے تو ہمیں ہر صورت کتاب و سنت کی طرف رجوع کرنا ہی ہو گا۔

### مسئلہ تقلید اور عدم تقلید:

تقلید اور عدم تقلید کا مسئلہ بہت پرانا ہے۔ فریقین اپنے اپنے موقف کے حق میں بہت سے دلائل رکھتے ہیں۔ ہمارے نزدیک تقلید یا عدم تقلید کے حق میں دلائل مہیا کر کے ایک فکر کو غالب اور دوسرا کو مغلوب کرنا عوام کی ضرورت نہیں بلکہ وہ نوجوان نسل جو سکولوں اور کالجوں سے پڑھ کر آتی ہے کہ مسلمانوں کا اللہ ایک، رسول ایک، کتاب ایک، قبلہ ایک اور دین بھی ایک ہے، لیکن عملی زندگی میں مسلمانوں کو کئی فرقوں اور جماعتوں میں بٹا ہوا دیکھتی ہے تو اس کا ذہن خود خود دین کے بارے میں پر انگدہ ہونے لگتا ہے، ضرورت اس بات کی ہے کہ نوجوان نسل کو بتایا جائے کہ جہاں ہمارا اللہ، رسول، کتاب، قبلہ اور دین سب کچھ ایک ہے وہاں زندگی ببر کرنے کے لئے ہمارا راستہ بھی ایک ہی ہے۔

وہ راستہ کون سا ہے؟ سیدھی ہی بات ہے کہ دین اسلام کی بنیاد دو ہی چیزوں پر ہے۔ کتاب اللہ اور سنت رسول ﷺ۔ رسول اکرم ﷺ کی وفات مبارک سے قبل دین کے حوالے سے ہمیں جو کچھ بھی ملتا ہے اس پر ایمان لانا اور عمل کرنا تمام است مسلمہ پر فرض ہے اور اس سے کسی قسم کا اختلاف کرنے کی قطعاً کوئی گنجائش نہیں جبکہ رسول اکرم ﷺ کی وفات مبارک کے بعد دین کے نام سے جو کچھ اضافہ کیا گیا ہے اس پر ایمان لانا اور اس پر عمل کرنا است مسلمہ پر فرض نہیں ہے۔ غور فرمائیے، جو شخص حنبلی فقہ پر عمل کرتا ہے باقی تین ہمہوں کو ترک کرنے کے باوجود اس کے ایمان میں کوئی فرق نہیں پڑتا، اسی طرح جو شخص فقہ حنفیہ پر عمل کرتا ہے وہ باقی تین ہمہوں پر عمل نہ کر کے بھی اسی درجہ کا مسلمان ہے جس درجہ کا کوئی بھی دوسرا مسلمان ہو سکتا ہے۔ است محمدیہ ﷺ کے افضل ترین افراد یعنی صحابہ کرام ؓ موجہ چاروں ہمہوں میں سے کسی ایک فقہ پر عمل نہیں کرتے تھے جبکہ انہی کے بارے میں رسول اکرم ﷺ کا ارشاد مبارک ہے ”صحابہ کرام ؓ کا زمانہ سب سے بہتر زمانہ ہے۔“ (مسلم شریف)

اس ساری گفتگو کا خلاصہ یہ ہے کہ کتاب اللہ کے بعد ساری ملت اسلامیہ کی مشترکہ میراث اور تمام مسلمانوں کے ایمان و عمل کا مرکز اور محور صرف ایک ہی چیز ہے اور وہ ہے ”سنت رسول ﷺ“، وہ خواہ امام ابوحنفیہ ؓ کے ذریعہ ہم تک پہنچ یا امام مالک ؓ، امام شافعی ؓ، امام احمد بن حنبل ؓ یا کسی بھی

دوسرے امام کے ذریعہ۔ گروہ بندی اور فرقہ واریت کی بنیاد اس وقت پڑتی ہے جب سنن رسول ﷺ کا علم ہو جانے کے بعد محض اس لئے اس پر عمل نہ کیا جائے کہ ہمارے مسلک اور ہماری فقہہ میں ایسا نہیں ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ دین میں یہ طرزِ عمل ساری خرابیوں اور فتنوں کا باعث ہے۔

یہاں ہم قارئین کرام کی توجہ کتاب ہذا کے باب "سنن اور ائمہ کرام رضی اللہ عنہم" کی طرف مبذول کرنا چاہیں گے جس میں مختلف ائمہ کرام کے سنن کے بارے میں اقوال تحریر کئے گئے ہیں۔ سبھی ائمہ کرام نے مسلمانوں کو اس بات کا حکم دیا ہے کہ سنن صحیحہ سامنے آجائے کے بعد ان کے اقوال اور آراء کو بلا تامل ترک کر دیا جائے۔ امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ نے تو یہاں تک فرمایا ہے "دین میں سنن رسول کے علاوہ سب گمراہی اور فساد ہے۔" اگر ہم واقعی خلوصِ دل سے امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کے مقلد ہیں تو ہمیں صدقِ دل سے ان کی تعلیمات پر عمل پیرا ہونا چاہئے۔

آخر میں اس بات کا اظہار کرنا بھی مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ہمارے نزدیک ائمہ کرام کا اجتہاد اور تیار کردہ فقہ انتہائی قابل قدر علمی سرمایہ ہے جن مسائل کے بارے میں قرآن و حدیث کے واضح احکام موجود نہیں ان مسائل کے بارے میں قرآن و حدیث کی روشنی میں کیا گیا اجتہاد، خواہ امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کا ہو یا امام مالک رضی اللہ عنہ کا، امام شافعی رضی اللہ عنہ کا ہو یا امام احمد بن حنبل رضی اللہ عنہ کا، اس سے تمام مسلمانوں کو استفادہ کرنا چاہئے۔ نیز یہ کہ آئندہ بھی حالات کے بدلتے ہوئے تقاضوں کے مطابق اجتہاد کی شرائط پر پورے اترے والے رفقہاء کے لئے سنن کی روشنی میں اجتہاد کی گنجائش ہر وقت موجود ہے اور اس سے عوام کو بھرپور استفادہ کرنا چاہئے۔

### اتباع سنت اور فروعی مسائل:

بلاشبہ دین میں تمام احکامات ایک درجہ کے نہیں ہیں بلکہ ان میں سے بعض بنیادی حیثیت رکھتے ہیں اور بعض فروعی حیثیت رکھتے ہیں۔ فروعی مسائل کو بنیاد بنا کر الگ الگ جماعتیں یا فرقے بنانے سر جہالت ہے لیکن اس کے ساتھ ساتھ یہ بات بھی ذہن نشین روشنی چاہئے کہ رسول اکرم ﷺ کے تمام احکامات خدا وہ چھوٹے ہوں یا بڑے، بنیادی ہوں یا فروعی، غیر ضروری اور بے مقصد نہیں ہیں۔ رسول اکرم ﷺ کی بعض سننوں کو فروعی کہہ کر نظر انداز کرنا یا ان کی اہمیت کو کم کرنا یقیناً سنن رسول ﷺ کی توہین ہے۔ اللہ اور رسول

پر ایمان لانے کے بعد کسی مومن کا یہ کام نہیں کہ وہ رسول اکرم ﷺ کے کسی بھی حکم کو فرعی کہہ کر نظر انداز کرنے کی روشن اختیار کرے یا ضروری اور غیر ضروری تقسیم کی کر کے جس پر چاہے عمل کرے اور جسے چاہے ترک کر دے۔ شریعت میں تمام سنتوں پر یہ کہ وقت عمل کرنا مطلوب ہے جو شخص کم درجہ کی سنتوں کی پابندی نہیں کر سکتا وہ بڑے درجہ کی سنتوں پر یہ کہ وقت عمل کیسے کرے گا؟ بعض سلف کا قول ہے کہ ”ایک نیکی کی جزا یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ دوسرا نیکی کی توفیق عطا فرمادیتا ہے جبکہ ایک گناہ کی سزا یہ ہے کہ انسان دوسرے گناہ میں ملوث ہو جاتا ہے۔“ پس بعد نہیں کہ سنتوں رسول ﷺ کا احترام کرتے ہوئے کم درجے کی سنتوں پر عمل کرنے والوں کو اللہ تعالیٰ بڑے درجے کی سنتوں پر عمل کرنے کی توفیق بھی عطا فرمادے لیکن اس کے برعکس جو لوگ کم درجے کی سنتوں کو ”فرعی مسئلے“ کہہ کر نظر انداز کرنے کی جمارت کرتے ہیں، ان سے اللہ تعالیٰ بڑی سنتوں پر عمل کرنے کی توفیق بھی سلب فرمائے، ایسی صورت حال سے ہمیں اللہ تعالیٰ کی پناہ مانگنی چاہئے۔

### إِتَّبَاعُ سُنْتٍ ..... عُشْقُ رَسُولِ ﷺ كَحْقِيقِيِّ معيَارٍ:

رسول اکرم ﷺ سے محبت اور عشق ہر مسلمان کے ایمان کا حصہ بلکہ عین ایمان ہے۔ خود رسول اکرم ﷺ نے فرمایا ہے ”کوئی آدمی اس وقت تک مومن نہیں ہو سکتا جب تک اپنی اولاد، والدین اور باقی تمام لوگوں کے مقابلے میں مجھ سے زیادہ محبت نہ کرتا ہو۔“ (بخاری و مسلم) ایک صحابی خدمتِ اقدس میں حاضر ہوا اور عرض کیا ”یا رسول اللہ ﷺ! میں آپ ﷺ کو اپنی جان و مال اور اہل و عیال سے زیادہ محبوب رکھتا ہوں جب گھر میں اپنے اہل و عیال کے ساتھ ہوتا ہوں اور شوق زیارت بے قرار کرتا ہے، تو دوڑا دوڑا آتا ہوں، آپ ﷺ کا دیدار کر کے سکون حاصل کر لیتا ہوں، لیکن جب میں اپنی اور آپ کی موت کو یاد کرتا ہوں اور سوچتا ہوں کہ آپ ﷺ تو جنت میں انبیاء کرام کے ساتھ اعلیٰ ترین درجات میں ہوں گے، میں جنت میں گیا بھی، تو آپ ﷺ تک نہیں پہنچ سکوں گا اور آپ ﷺ کے دیدار سے محروم رہوں گا تو بے چین ہو جاتا ہوں۔“ اس پر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی:

﴿وَمَنْ يُطِيعُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِّنَ النَّبِيِّينَ

وَالصِّدِّيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّلِيْحِينَ وَ حَسْنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا﴾ (69:4)

”جو لوگ اللہ اور رسول ﷺ کی اطاعت کریں گے وہ ان لوگوں کے ساتھ ہوں گے جن پر اللہ نے انعام فرمایا ہے یعنی انبياء، صد لقين، شهداء اور صالحین، کیسے اچھے ہیں یہ رفق جو کسی کو میسر آئیں۔“  
(سورہ نساء، آیت نمبر 69)

صحابی کے اٹھار محبت کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے رسول اکرم ﷺ کی اطاعت کی آیات نازل فرمائی ہے بات واضح فرمادی کہ اگر تمہاری محبت سچی ہے اور تم اپنے نبی ﷺ کی مستقل رفاقت حاصل کرنا چاہتے ہو تو اس کا طریقہ صرف یہ ہے کہ رسول اکرم ﷺ کی اطاعت اور فرمانبرداری اختیار کرو۔ صحابہ کرام ﷺ کی زندگیوں پر ایک نظر ڈالنے اور غور فرمائیے کہ انہوں نے رسول اکرم ﷺ سے عشق و محبت کا کیسے کیے تھے ادا کیا۔ رسول اکرم ﷺ کی حیات طیبہ کا کوئی ایک لمحہ ایسا نہیں جس میں انہوں نے نبی ﷺ کے اقوال کو غور سے سنانہ ہو یا اعمال کو غور سے دیکھانہ ہو اور پھر من و عن ان پر عمل کرنے کی کوشش نہ کی ہو۔ نبی اکرم ﷺ سوتے اور جا گتے کیسے تھے؟ کھاتے اور پیتے کیسے تھے؟ اشختے اور بیٹھتے کیسے تھے؟ معافہ کیسے فرماتے تھے، نماز اور روزہ کیسے ادا فرمایا؟ خانگی اور ملکی ذمہ داریاں کیسے پوری فرمائیں۔ صحابہ کرام ﷺ نے رسول اکرم ﷺ کا ایک ایک عمل غور سے دیکھا اور پھر آپ ﷺ کی فرمانبرداری کی بہترین مثالیں قائم کر کے آپ ﷺ سے عشق و محبت کا حق ادا کر دیا۔ آپ ﷺ سے عشق و محبت کا تقاضا یہ ہے کہ زندگی کے تمام معاملات میں قدم قدم پر آپ ﷺ کی اتباع اور اطاعت کی جائے وہ محبت جو سنت رسول ﷺ پر عمل کرنانہ سکھائے محسن دھوکہ اور فریب ہے، وہ محبت جو رسول اکرم ﷺ کی اطاعت اور پیروی نہ سکھائے محسن جھوٹ اور نفاق ہے، وہ محبت جو رسول اکرم ﷺ کی غلامی کے آداب نہ سکھائے محسن ریا اور دکھاوائے، وہ محبت جو رسول اکرم ﷺ کی سنت کے قریب تر نہ لے جائے محسن یوہی ہے۔

بہ مصطفیٰ بر سار خویش را کہ دیں ہمہ اوست  
اگر بہ او نہ رسیدی تمام یوہی اوست

### اتباع سنت اور موضوع احادیث کا بہانہ:

صحیح احادیث کے ساتھ موضوع (من گھرت) اور ضعیف احادیث کی آمیزش کے بہانے ذخیرہ

احادیث کو ناقابل اعتماد قرار دے کر سنت سے گریز کی راہ پیدا کرنا دراصل علم حدیث سے لालمی کا نتیجہ ہے۔ غور فرمائیے کبھی آپ کو بازار سے کوئی دوا خریدنے کی ضرورت پیش آئے تو کیا آپ نے اس خدشہ کے پیش نظر کہ بازار میں اصلی اور نقلی دونوں طرح کی ادویات موجود ہیں، اصلی دوا خریدنے کا ارادہ ترک کیا ہے؟ کرنے کا کام تو یہ ہے کہ خوب چھان پھٹک کر یا کسی ڈاکٹر کی مدد سے اصلی دوا خریدی جائے نہ کہ سرے سے خریداری کا ارادہ ترک کر کے مریض کو موت کے منہ میں جانے دیا جائے، جس طرح توحید کے ساتھ شرک کا وجود توحید پر عمل نہ کرنے کا بہانہ نہیں بن سکتا، یا یعنی کے ساتھ برائی کا وجود یعنی ترک کرنے کا جواز نہیں بن سکتا اسی طرح صحیح احادیث کے ساتھ ضعیف یا موضوع احادیث کا وجود بھی صحیح احادیث کو ترک کرنے کا جواز نہیں بن سکتا کرنے کا کام یہ ہے کہ دنیاوی معاملات کی طرح دنیی معاملات کی بھی تحقیق کی جائے، صحیح احادیث کو صدقہ دل سے قبول کر کے ان پر عمل کیا جائے اور ضعیف یا موضوع احادیث کو بلا تأمل ترک کر دیا جائے۔

### احادیث کا معیار انتخاب:

كتب احادیث کی ترتیب کے آغاز میں ہی ہم نے یہ اصول طے کر لیا تھا کہ احادیث کا معیار انتخاب کسی مسلک اور فرقے کی تائید یا تتفقیص کی بنیاد پر نہیں ہوگا بلکہ صحت حدیث کی بنیاد پر ہو گا یعنی صرف صحیح یا حسن درجے کی احادیث ہی شامل اشاعت کی جائیں گی۔ اس معیار انتخاب کی وجہ سے موجود ہی کتب میں ضعیف احادیث سے مستنبط کئے گئے بعض مسائل شامل اشاعت نہیں ہو پاتے جس پر بعض حضرات یہ سمجھتے ہیں کہ شاید کسی مسلک سے دلچسپی یا عدم دلچسپی کے باعث دوسری احادیث شامل اشاعت نہیں کی گئیں۔ حالانکہ ایسا ہر گز نہیں ہم اس سے قبل بھی وضاحت کر چکے ہیں کہ ہماری دلچسپی کسی مسلک سے نہیں، سنت صحیح سے ہے۔ یہی وجہ ہے کہ صحیح حدیث کو کتاب میں شامل کرنے یا ضعیف حدیث کو کتاب سے نکالنے میں ہم نے کبھی تأمل سے کام نہیں لیا۔

در اصل ہمارے عہد کا سب سے بڑا الیہ یہ ہے کہ ہم تعصبات کی دنیا میں زندگی بس رکر رہے ہیں، کہیں شخصیات کا تعصب ہے، کہیں مسلک اور فرقہ کا تعصب ہے، کہیں جماعت اور پارٹی کا تعصب ہے،

کہیں زبان اور رسم و رواج کا تھبہ ہے، کہیں رنگ و نسل کا تھبہ ہے کہیں علاقے اور وطن کا تھبہ ہے، حق اور نحق، جائز اور ناجائز کا معیار صرف اپنا اور پرایا ہے۔ ایک بات اگر اپنی پسندیدہ شخصیت، جماعت یا مسلم کی طرف سے آئے تو قابل تحسین، وہی بات اگر کسی ناپسندیدہ شخصیت، جماعت یا مسلم کی طرف سے آئے تو قابل مذمت! اس تھبہ کی کارفرمائی یہاں تک ہے کہ اکثر اوقات اللہ اور رسول کی بات کو بھی اسی چھٹی سے گزارا جاتا ہے۔ قارئین کرام سے ہماری درخواست ہے کہ کتب احادیث کا مطالعہ ہر قسم کے تھبہ سے بالآخر ہو کر کریں۔ کہیں غلطی ہو تو اس کی نشاندہی فرمائیں، لیکن اگر صحیح حدیث قول کرنے میں کسی مسلم یا جماعت یا شخصیت کی عقیدت مانع ہو تو پھر اللہ کے ہاں اپنی برأت کے لئے کوئی جواب بھی سوچ رکھیں۔

### ایک غلط فہمی کا ازالہ:

جمیع الوداع کے موقع پر میدان عرفات میں خطبہ دیتے ہوئے رسول اکرم ﷺ نے فرمایا "میں تمہارے درمیان ایک ایسی چیز چھوڑے جا رہا ہوں کہ اگر اسے تھامے رکھو گے تو کبھی گمراہ نہیں ہو گے وہ ہے اللہ تعالیٰ کی کتاب۔" (بحوالہ جمیع الابنی از البانی) دوسرے موقع پر نبی اکرم ﷺ نے اللہ کی کتاب کے ساتھ سنت رسول ﷺ کا بھی اضافہ فرمایا (بحوالہ متدرک حاکم) غلط فہمی یہ ہے کہ جب نبی اکرم ﷺ نے صرف ایک چیز یعنی قرآن مجید کو ہی گمراہی سے بچنے کے لئے کافی قرار دیا ہے تو پھر دوسری چیز یعنی سنت رسول ﷺ یا حدیث رسول ﷺ (جن میں صحیح کے علاوہ ضعیف اور موضوع احادیث بھی شامل ہیں) کو دین میں داخل کرنے کی کیا ضرورت ہے؟

حقیقت یہ ہے کہ رسول اکرم ﷺ کے دونوں ارشادات میں ذرہ برا بر فرق یا تضاد نہیں ہے بلکہ نتیجہ کے اعتبار سے دونوں باتیں ایک ہی مفہوم رکھتی ہیں۔ بلاشبہ آپ ﷺ نے جمیع الوداع کے موقع پر صرف قرآن مجید کو گمراہی سے بچنے کی چیز قرار دیا ہے لیکن اس کے ساتھ ہی خود قرآن مجید نے سنت رسول ﷺ (یا احادیث رسول ﷺ) کو مسلمانوں کے لئے لازم قرار دیا ہے اور اسے ترک کرنے کو سریجاً گمراہی بتایا ہے۔ ملاحظہ ہو کتاب ہذا کا باب "سنت قرآن مجید کی روشنی میں" اب اگر ایک موقع پر رسول اکرم ﷺ نے

اختصار کے ساتھ صرف قرآن مجید کو اور دوسرے موقع پر وضاحت کے ساتھ قرآن و سنت دونوں کو گمراہی سے بچنے کی چیز قرار دیا ہے تو اس میں تضاد یا فرق والی کوئی بات ہے؟ آپ ﷺ کی دونوں باتوں میں فرق صرف وہی گھص کر سکتا ہے جو قرآن مجید کی تعلیمات سے بے بہرہ اور ناقف ہے یا پھر جس نے دانستہ طور پر مسلمانوں کو گراہ کرنا ہی اپنی زندگی کا مشغله بنار کھا ہے۔

### اہم گزارش:

آخر میں ہم قرآن و سنت کے داعی حضرات کی توجہ اس طرف مبذول کرانا چاہیں گے کہ اتباع سنت کی دعوت کو چند عبادات کے مسائل تک محدود نہ رکھیں بلکہ یہ دعوت ساری کی ساری زندگی پر محیط ہونی چاہئے۔ نماز کی ادائیگی میں جس طرح اتباع سنت مطلوب ہے اسی طرح اخلاق اور کردار میں بھی اتباع سنت مطلوب ہے۔ جس طرح روزے اور حج کے مسائل میں اتباع سنت مطلوب ہے اسی طرح کار و بار میں اور باہمی لین دین میں بھی اتباع سنت مطلوب ہے، جس طرح ایصال ثواب اور زیارت قبور کے مسائل میں اتباع سنت مطلوب ہے اسی طرح منکرات کے خلاف جہاد میں بھی اتباع سنت مطلوب ہے۔ جس طرح حقوق اللہ کی ادائیگی میں اتباع سنت مطلوب ہے اسی طرح حقوق العباد کی ادائیگی میں بھی اتباع سنت مطلوب ہے۔ گویا اپنی پوری کی پوری زندگی میں خواہ انفرادی ہو یا اجتماعی، مسجد کے اندر ہو یا مسجد کے باہر، بیوی بچوں کے ساتھ ہو یا دوست احباب کے ساتھ، ہر وقت، ہر جگہ سنت کی پیروی مطلوب ہے۔ گھن عبادات کے چند مسائل پر توجہ دینا اور زندگی کے باقی معاملات میں سنت کی پیروی کو نظر انداز کر دینا کسی طرح بھی پسندیدہ نہیں کھلا سکتا۔ کتاب و سنت کے داعی حضرات سے ہم یہ بھی گزارش کرنا چاہیں گے کہ خالص کتاب و سنت کی دعوت بڑی مدلل اور سامنے ٹھیک دعوت ہے۔ عام آدی جو ہر قسم کے تعصب سے پاک ذہن رکھتا ہے وہ اس دعوت کو بڑی جلدی قبول کر لیتا ہے، لہذا لوگوں کے مزاج اور علمی استعداد کو سامنے رکھتے ہوئے، حکمت اور موعظ حسنہ کے اصول کو ہرگز نظر انداز نہ کریں اور یہ بات کبھی نہ بھولیں کہ انتہا پسندی کا رد عمل انتہا پسندی ہو گا۔ خدا کا رد عمل ضد ہی ہو گا، تعصب کا رد عمل تعصب ہی ہو گا۔ دعوت دین کے معاملے میں زرمی، تجمل، حوصلہ، حسن کلام اور وسیع النظر فی جو نتائج پیدا کر سکتے ہیں، تختی، ترش کلامی، تنگدی اور کم

ظرفی وہ نتائج کبھی پیدا نہیں کر سکتے۔

اتباع سنت جیسے اہم اور نازک موضوع کے مقابلے میں مجھے اپنی کم مانگی کا بڑی شدت سے احساس ہے اس لئے میں نے حتی الامکان زیادہ سے زیادہ علماء کرام کے علم اور تحقیق سے استفادہ کی کوشش کی ہے۔ کتاب بہذا کی نظر ٹانی کرنے والے قابل احترام علمائے کرام کی سعی جمیلہ کو اللہ تعالیٰ شرف قبولیت فرمائے اور ان کے ساتھ ان کے والدین کو بھی ان کے اجر و ثواب میں شامل فرمائے۔ آمین!

اتباع سنت سے متعلق دو اہم موضوع ”بدعات“ اور ”فتنه اکار حديث“ بھی دیباچہ میں شامل کئے گئے تھے لیکن طوالت کے باعث ضمیر کی شکل میں ان کا ایک الگ باب بنایا گیا ہے۔

اتباع سنت کے موضوع پر اس حقیر کوشش کے بہترین پہلوؤں پر ہم اپنے اللہ سبحانہ و تعالیٰ کے حضور سجدہ ریز ہیں اور اس میں موجود غلطیوں اور خامیوں پر اللہ رب العزت کی بارگاہ میں شرمسار اور معافی کے خواستگار!

فضیلۃ الشیخ حافظ صلاح الدین یوسف صاحب حفظہ اللہ کا تھے دل سے شکرگزار ہوں کہ انہوں نے اپنی انہتائی اہم مصروفیات کا سلسلہ متفقظ کر کے کتاب بہذا کی نظر ٹانی فرمانے کے ساتھ ساتھ اپنے قیمتی مشوروں سے بھی نوازا۔ **فَجَزَّاهُمُ اللَّهُ أَحْسَنُ الْجَزَاءِ**

آخر میں، میں اپنے تمام ہندی اور پاکستانی بھائیوں کا شکریہ ادا کرنا ضروری سمجھتا ہوں جنہوں نے کسی بھی پہلو سے کتاب کی تکمیل میں حصہ لیا ہے۔ اللہ تعالیٰ تمام احباب کو دینا اور آخرت میں اپنی بے پایا رحمتوں اور عنایتوں سے نوازے۔ آمین!

**﴿وَرَبَّنَا تَقَبَّلَ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِينُ الْعَلِيمُ وَتُبَّ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ الرَّوَّابُ**

**الرَّحِيمُ﴾**

محمد القیال کیلانی عفی اللہ عہد

جامعہ ملک سعید، الرياض  
المملکة العربية السعودية

فضیلہ

## بِحَمَّاتٍ

### بدعۃت کی تعریف:

ہر وہ عمل بدعت کہلانے گا جو ثواب اور نیک سمجھ کر کیا جائے لیکن شریعت میں اس کی کوئی بنیاد یا ثبوت نہ ہو، یعنی نہ رسول اکرم ﷺ نے خود وہ عمل کیا ہونہ کسی کو اس کا حکم دیا ہوا ورنہ ہی کسی کو اس کی اجازت دی ہو۔ ایسا عمل اللہ تعالیٰ کے ہاں مروود (نا قابل قبول) ہے۔ (حوالہ بخاری و مسلم) دین کو سب سے زیادہ نقصان پہنچانے والی چیز بدعاں ہیں۔ بدعاں چونکہ نیک اور ثواب سمجھ کر کی جاتی ہیں اس لئے بعدی انہیں ترک کرنے کا تصور تک نہیں کرتا جبکہ دوسرے گناہوں کے معاملے میں گناہ کا احساس موجود رہتا ہے جس سے یہ امید کی جاسکتی ہے کہ گناہ گارب ہونے کبھی اپنے گناہوں پر نادم ہو کر ضرور توبہ استغفار کرے گا۔ اس لئے حضرت سفیان ثوری رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ ”شیطان کو معصیت کے مقابلے میں بدعت زیادہ محبوب ہے۔“

شریعت کی نگاہ میں دو گناہ ایسے ہیں جنہیں ترک کئے بغیر کوئی نیک عمل قبول ہوتا ہے نہ توبہ قبول ہوتی ہے۔ پہلا شرک <sup>①</sup> اور دوسرا بدعت۔ شرک کے بارے میں رسول اکرم ﷺ کا ارشاد مبارک ہے ”اللہ تعالیٰ بندے کے گناہ معاف کرتا رہتا ہے جب تک اللہ اور بندے کے درمیان پرده حائل نہیں ہوتا۔“

<sup>①</sup> شرک کے بارے میں مفصل بحث کتاب التوحید میں ملاحظہ فرمائیں

صحابہ کرام ﷺ نے عرض کیا "یا رسول اللہ ﷺ اپر دہ کیا ہے؟" آپ ﷺ نے فرمایا "آدمی اس حال میں مرے کہ شرک کرنے والا ہو۔" (مندرجہ) بدعت کے بارے میں رسول اکرم ﷺ کا ارشاد مبارک ہے "اللہ تعالیٰ بدعتی کی توبہ قبول نہیں فرماتا جب تک وہ بدعت ترک نہ کرے۔" (طبرانی) گویا بدعتی کی ساری محنت اور مشقت کی مثال اس مزدوری کی ہے جو دن بھر محنت مزدوری کرتا رہے لیکن اسے کوئی مزدوری یا اجرت نہ ملے سوائے تھکاوٹ اور بر بادی وقت کے۔

قیامت کے روز جب رسول اکرم ﷺ حوض کو شپر اپنی امت کو پانی پلا رہے ہوں گے تو کچھ لوگ حوض کو شپر آئیں گے، جنہیں رسول اکرم ﷺ اپنی امت سمجھیں گے لیکن فرشتے آپ ﷺ کو بتائیں گے کہ یہ وہ لوگ ہیں جنہوں نے آپ ﷺ کے بعد بدعاۃ شروع کر دیں، چنانچہ رسول اللہ ﷺ فرمائیں گے:

**﴿سُخْنًا سُخْنًا لِمَنْ غَيْرَ بَعْدِنِ﴾** (متفق علیہ)

"دفعہ اور دُور ہوں وہ لوگ جنہوں نے میرے بعد دین کو بدل ڈالا۔" (بخاری و مسلم)

پس وہ عبادت اور ریاضت جو سنت رسول ﷺ کے مطابق نہ ہو ضلالت اور گمراہی ہے۔ وہ اذکار اور وظائف جو سنت رسول ﷺ سے ثابت نہ ہوں، بے کار اور لا حاصل ہیں، وہ صدقہ اور خیرات جو رسول اللہ ﷺ کے بتائے ہوئے طریقے پر نہ ہوں، اکارت اور رایگاں ہے۔ وہ محنت اور مشقت جو آپ ﷺ کے حکم کے مطابق نہیں وہ جہنم کا ایندھن ہے ﴿عَامِلَةٌ نَّاصِبَةٌ تَضْلِي نَّارًا حَامِيَةٌ﴾ (403:88) یعنی "قیامت کے روز کچھ لوگ ایسے ہوں گے جو عمل کر کے تھکے ہوں گے لیکن بھڑکتی آگ میں ڈال دیجے جائیں گے۔ (سورہ غاشیہ، آیت نمبر 3-4)

### بدعاۃ کے پھیلنے کے اہم اسباب:

بدعاۃ کی اہمیت کے پیش نظر ان بڑے عوامل کی نشان دہی کرنا ضروری معلوم ہوتا ہے جو ہمارے معاشرے میں کثرت بدعاۃ کا سبب بن رہے ہیں تاکہ عوام ان سے خبردار ہیں۔

## ① بدعوت کی تقسیم:

ہمارے معاشرے کے ایک بڑے طبقہ کے پیشتر عقائد و اعمال کی بنیاد ضعیف اور موضوع (من گھڑت) روایات پر ہے۔ چنانچہ انہوں نے اپنے غیر مسنون اور بدیع افعال کو دین کی سند مہیا کرنے کے لئے بدعوت کو بدعوت حسنة اور بدعوت سیبید میں تقسیم کر رکھا ہے اور یوں کتاب و سنت کی تعلیم سے ناقص عام کو یہ باور کرایا جاتا ہے کہ بدعوت سیبید تو واقعی گناہ ہے لیکن بدعوت حسنة تسلیکی اور ثواب کا کام ہے جبکہ اصل حقیقت یہ ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے تمام بدعات کو گراہی قرار دیا ہے **ثُلُّ بِذَنْعَةٍ ضَلَالَةٍ** (صحیح مسلم) خور فرمائیے اگر نماز مغرب کی دو سنتوں کی بجائے تین سنیتیں پڑھی جائیں تو کیا یہ بدعوت حسنة ہو گی یادِ دین میں تبدیلی تصور کی جائے گی؟

ا مر واقعہ یہ ہے کہ بدعوت حسنة کے چور دروازے نے دین میں بدعات کو پھیلانے اور راجح کرنے میں سب سے زیادہ اہم کردار ادا کیا ہے۔ مختلف مسنون عبادات کے مقابلے میں غیر مسنون اور من گھڑت عبادات کو جگدے کر ایک بالکل نئے بدیع دین کی عمارت کھڑی کر دی گئی ہے۔ یہی مریدی کے نام پر ولایت، خلافت، طریقت، سلوک، بیعت، نسبت، اجازت، توجہ، عنایت، فیض، کرم، جلال، آستانہ، درگاہ، خانقاہ جیسی اصطلاحات وضع کی گئیں ہیں اور مراقبہ، مجاہدہ، ریاضت، چلہ کشی، کشف القبور، چراغاں، سیپوچہ، چوکم، چڑھاوے، کوٹھے، جھنڈے، سماع، رقص، ہال، وجود اور کیفیت جیسی ہندووادی طرز کی پوچاپات کے طریقے ایجاد کئے گئے ہیں۔ قبروں پر سجادہ نشین، گدی نشین، مخدوم، جاروب کش، درویش اور مجاہر حضرات اس خود ساختہ دین کے محافظ اور علمبردار بننے ہوئے ہیں۔ فاتح شریف، قل شریف، دسوال شریف، چالیسوال شریف، گیارہویں شریف، نیاز شریف، عرس شریف، میلاد شریف، ختم خواجگان، قرآن خوانی، ذکر مخطوطات اور کرامات نیز خود ساختہ اور اداؤ و ظائف جیسے غیر مسنون بدیع افعال کو عبادات کا درجہ کرتا تلاوت قرآن، نماز، روزہ، حج، زکاۃ، تسبیح و تہلیل، ذکر الہی اور مسنون ادعیہ جیسی عبادات کو یکسر طاقت نسیاں بنادیا گیا ہے اور اگر کہیں ان عبادات کا تصور باقی رہ بھی گیا ہے تو بدعات کے ذریعے ان کی حقیقی شکل و صورت مسخ کر دی گئی ہے۔ مثال کے طور پر عبادت کے ایک پہلو اذ کار و ظائف، ہی کو لجھتے اور غور فرمائیے کہ اس میں کیسے کیسے طریقوں سے کیسی کیسی من گھڑت باتیں

شامل کردی گئیں ہیں۔ مثلاً:

○ فرض نمازوں کے بعد بلند آواز سے اجتماعی ذکر کرنا ○ مخصوص انداز میں بآواز بلند اجتماعی ذکر کے حلقے قائم کرنا ○ ذکر کرتے وقت اللہ تعالیٰ کے اسم مبارک میں کی بیشی کرنا ○ ذیڑھ لاکھ مرتبہ آیت کریمہ کے ذکر کے لئے مخلفین منعقد کرنا ○ محرم کی شب ذکر کے لئے مخصوص کرنا ○ صفر کو مخصوص سجح کر پہلے بدھ کو مغرب اور عشاء کے درمیان مخالف ذکر قائم کرنا ○ 27 رب کوشب معراج سجح کر ذکر کا اہتمام کرنا ○ 15 شعبان کو مخالف ذکر منعقد کرنا ○ سید عبدالقادر جیلانی رحمہ اللہ کے ناموں کا ورد کرنا ○ سید عبدالقادر جیلانی سے منسوب ہفتہ بھر کے وظائف کا اہتمام کرنا ○ دعائے گنج العرش ○ دعائے جمیلہ ○ دعائے سریانی ○ دعائے عکاش ○ دعائے حزب الامر ○ دعائے امن ○ دعائے حبیب ○ عہد نامہ ○ درود تاج ○ درود ماہی ○ درود تھینا ○ درود اکبر ○ ہفت بیکل شریف ○ چیل کاف ○ قدح معظم و مکرم اور ○ شش قفل وغیرہ جیسے وظائف کا اہتمام کرنا، یہ تمام اذکار و وظائف ہمارے ہاں بسوں، گاڑیوں، سڑکوں اور عام دکانوں پر اپنی کم داموں پر بکثرت فروخت ہونے والی کتب میں لکھے ہوئے ہوتے ہیں، جنہیں سید ہے سادے کم علم مسلمان لوگ بڑی عقیدت سے خریدتے اور احترام کے ساتھ اپنے پاس رکھتے ہیں اور حسب ضرورت تکلیف یا مصیبت کے وقت ان سے استفادہ کرتے ہیں۔ اذکار و وظائف کے علاوہ دوسری عبادات نماز، روزہ، حج، زکاۃ، عمرہ، قربانی وغیرہ کی بدعات کا معاملہ اس سے بھی چند قدم آگے ہے۔ زندگی کے باقی معاملات پیدائش، شادی، بیوی، بیماری، موت، جنازہ، زیارت قبور، ایصال ثواب وغیرہ کی بدعات کا سلسلہ لامتناہی ہے جس کا تذکرہ ایک الگ کتاب کا متضاضی ہے۔ یوں بدعوت حسنہ کے نام پر در آنے والی گمراہی اور جہالت کے طوفان نے اسلام کا ایک بالکل نیا، عجی اور ہندو وانہ ماذل تیار کر دیا ہے اور یوں بدعوت حسنہ بدعات کی طویل فہرست میں روز بروز اضافہ کا باعث بن رہی ہے۔

## اندھی تقلید: ②

ان پڑھ اور جاہل عوام کی کشیر تقداد محض اپنے آباؤ اجداد کی تقلید میں غیر مسنون افعال اور بدعات میں پھنسی ہوئی ہے اور یہ سوچنے کی زحمت گوار نہیں کرتی کہ ان اعمال کا دین سے کیا تعلق ہے۔ ایسے لوگوں کی ہر زمانے میں بھی دلیل رہی ہے:

﴿بَلْ وَجَدُنَا آتِيَّةً نَا كَذِيلَكَ يَفْعَلُونَ﴾

”ہم نے اپنے آباؤ اجداد کو ایسا کرتے پایا، لہذا ہم بھی ایسا ہی کر رہے ہیں۔“  
بعض لوگ علماء سوء کی تقلید میں بدعات کی زنجروں میں جکڑے ہوئے ہیں۔ بعض لوگ اپنے  
حکمرانوں، جن کی اکثریت دینی عقائد سے بے بہرہ اور بسا اوقات بیزار ہوتی ہے، کی تقلید میں مزاروں پر  
حاضری، فاتح خوانی، قرآن خوانی، محافل میلاد اور برسمیوں وغیرہ جیسی بدعات میں شریک ہو جاتے ہیں کچھ  
لوگ رسم و رواج کی تقلید میں بدعات اختیار کئے ہوئے ہیں۔ تمام صورتوں میں اس گمراہی کا اصل سبب ایک  
ہی ہے، انہی تقلید، خواہ وہ آباؤ اجداد کی ہو، علماء سوء کی یا سیاسی لیڈروں کی یا رسم و رواج کی۔

### ③ بزرگوں سے عقیدت میں غلو:

بزرگوں سے عقیدت میں غلو ہمیشہ دین میں بگاڑ کا باعث بنائے ہے۔ اللہ تعالیٰ کے نیک مقی اور صالح  
بندوں کی صحبت اور محبت نہ صرف جائز بلکہ دینی نقطہ نظر سے عین مطلوب ہے لیکن جب یہ محبت انہی  
عقیدت کا رنگ اختیار کر لیتی ہے تو ان بزرگوں کی غلط اور غیر مسنون باتیں بھی ان کے معتقدین کو دین کا  
 حصہ لگاتی ہیں اور وہ کاری ثواب سمجھ کر ان پر عمل کرنا شروع کر دیتے ہیں۔ حتیٰ کہ ان بزرگوں کے خواب،  
 ذاتی تجربات، مشاہدات اور حکایات وغیرہ بھی کچھ عقیدت کے غلو میں دین کی سند سمجھ لی جاتی ہیں اور حکام  
الناس کے سامنے انہیں دین بنانا کر پیش کیا جاتا ہے اور یوں بدی غیر مسنون انعام پھلنے پھولنے لگتے ہیں۔  
کہا جاتا ہے کہ برصغیر میں جب صوفیائے کرام دعوت اسلام لے کر پنج تلوحسوں کیا کہ یہاں کے عوام (غیر  
مسلم) گانے بجانے اور موسيقی کے بہت دلدادہ ہیں چنانچہ صوفیاء نے مصلحت دعوت اسلام کے لئے سماں اور  
قوالیوں کا طریقہ ایجاد فرمایا، لہذا بزرگوں کا فعل تب بھی جائز تھا بھی جائز ہے۔ ہم سمجھتے ہیں کہ اولاً اس  
قسم کی تمام حکایتیں محض افسانہ اور صوفیائے کرام پر بہتان تراشی کے سوا کچھ بھی نہیں، ثانیاً اگر اس نوعیت کا  
کوئی ایک آدھ واقعہ ہو بھی تو کسی بڑے سے بڑے بزرگ یا صوفی کا اللہ اور رسول ﷺ کے احکامات کے  
بر عکس کوئی بھی فعل مسلمانوں کے لئے جلت نہیں ہو سکتا، خواہ بظاہر وہ کتنا ہی متین بر مصلحت اور پر از حکمت  
کیوں نہ ہو۔ غلو عقیدت میں بزرگوں اور صوفیوں کے غیر شرعی اقوال و اعمال کا دفاع عامۃ الناس میں  
بدعات کی ترویج اور اشاعت کا باعث بنائے ہے۔

#### ۴ اخلاقی مسائل کا مغالطہ:

بعض مصلحت پسند مبلغین بدعاں کو اخلاقی مسائل کہہ کر دانستہ یا نادانستہ طور پر معاشرے میں بدعاں پھیلانے کی خدمت سرانجام دے رہے ہیں۔ یاد رہے اخلاقی مسائل صرف وہی ہیں جن کے بارے میں دونوں طرف سے احادیث کی کوئی نہ کوئی دلیل موجود ہو۔ قطع نظر اس سے کہ ایک طرف صحیح حدیث ہوا اور دوسری طرف ضعیف، لیکن دونوں طرف بہر حال کوئی نہ کوئی دلیل ضرور موجود ہوتی ہے۔ اخلاقی مسائل کی مثال نماز میں رفع الیدین یا آمین بالجبر وغیرہ ہے۔ لیکن ایسے مسائل جن کے بارے میں کوئی صحیح حدیث تو کجا ضعیف سے ضعیف یا موضوع حدیث بھی پیش نہیں کی جاسکتی وہ اخلاقی مسائل کیسے کھلا سکتے ہیں؟ رسم فاتحہ، رسم قل، دسوال، چالیسوائی، گیارہویں، قرآن خوانی، میلاد، بری، قوائی، صندل مالی، چاغاں، کوٹڈے، جھنڈے وغیرہ ایسے افعال ہیں، جن کا آج سے ایک صدی قبل کوئی تصور تک نہیں تھا، لہذا ان بدعاں کو ”اخلاقی مسائل“ کہہ کر نظر انداز کرنا درحقیقت دین میں بدعاں راجح کرنے کی حوصلہ افزائی کرنا ہے۔

#### ۵ سنتی صحیحہ سے علمی:

رسول اکرم ﷺ کے احکامات پر عمل کرنا چونکہ ہر مسلمان پر فرض ہے اس لئے بیشتر لوگ رسول اکرم ﷺ کے نام سے منسوب کی گئی ہر بات کو سنت سمجھ کر اس پر عمل شروع کر دیتے ہیں، بہت کم لوگ ایسے ہوتے ہیں جو اس بات کی تحقیق کرنا ضروری سمجھتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ کے نام سے منسوب کی گئی بات واقعی آپ ﷺ کی ہے یا آپ ﷺ کے نام سے غلط طور پر منسوب کی گئی ہے؟ عوام الناس کی اس کمزوری یا لامعلمی کے باعث بہت سی بدعاں اور رسومات راجح ہو گئی ہیں جنہیں بعض لوگ نیک نیتی سے دین سمجھ کر کرتے چلے آ رہے ہیں۔ ہمارے علم میں بہت سے ایسے افراد ہیں جنہوں نے صحیح اور ضعیف احادیث کا فرق واضح ہو جانے کے بعد غیر مسنون افعال کو ترک کرنے اور مسنون افعال پر عمل کرنے میں لمحہ بھرتا مل نہیں کیا۔ صحیح اور ضعیف احادیث کا شعور رکھنے والے حضرات پر یہ بھاری ذمہ داری عائد ہوتی ہے کہ وہ عوام کو اس فرق سے آگاہ کریں اور انہیں بدعاں کی اس دلدل سے نکالنے کے لئے بھرپور جدوجہد

کریں۔ یہاں ہم اپنے ان بھائیوں کو بھی احساسِ ذمہ داری دلانا چاہتے ہیں جو دعوتِ دین کا فریضہ بڑی محنت اور خلوص سے سرانجام دے رہے ہیں، لیکن صحیح تحقیق نہ ہونے کے باوجود اپنی گفتگو میں "حدیث میں آیا ہے" یا "رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ہے" چیزے الفاظِ کثرت سے استعمال کرتے ہیں۔ یاد رکھئے! رسول اکرم ﷺ کی طرف کوئی قول منسوب کرنا بہت بڑی ذمہ داری کی بات ہے۔ نبی اکرم ﷺ کا ارشاد مبارک ہے "جس نے جان بوجھ کر میری طرف کوئی جھوٹی بات منسوب کی وہ اپنی جگہ جہنم میں بنالے۔" (بخاری صحیح مسلم) پس عوام کی رہنمائی کرنے والوں کا فرض ہے کہ وہ مکمل تحقیق کے بعد سنت صحیح سے ثابت شدہ مسائل ہی لوگوں کو بتائیں اور عوام کا فرض یہ ہے کہ وہ رسول اکرم ﷺ کے نام سے منسوب کردہ ہر بات کو سنت سمجھ کر اس وقت تک نہ اپنا کیں جب تک اس بات کا مکمل اطمینان نہ کر لیں کہ آپ ﷺ کے نام سے منسوب کردہ بات فی الواقع آپ ﷺ ہی کافرمان ہے۔

#### ⑥ سیاسی مصلحتیں:

آج کل دین کے حوالے سے سیاست کی وادی پر خار میں وطن عزیز کی قربیاً تمام قابل ذکر دینی جماعتیں برپا کر رہیں ہیں جو جماعتیں اپنے مبلغ علم کی بناء پر خود شرک و بدعتات میں مبتلا ہیں، ان کا توذکرہ ہی کیا، البتہ وہ دینی جماعتیں جو شرک و بدعتات کی ہلاکت خیزیوں کا صحیح شعور رکھنے کے باوجود جمہوری کی ناراضگی سے بچنے کے لئے اس مسئلہ پر سکوت یا مدد و ہمت کا طرز عمل اختیار کئے ہوئے ہیں یعنی "یوں بھی جائز تو ہے، لیکن نہ کرنا زیادہ بہتر ہے، فلاں صاحب اسے ناجائز سمجھتے ہیں، لیکن فلاں صاحب کے نزد یہکہ یہ جائز ہے" وغیرہ وغیرہ۔ اس روشن نے عوام کے ذہنوں میں مسنون اور غیر مسنون اعمال کو گذرا کر کے سنت کی اہمیت بالکل ختم کر دی ہے اور اس کے عکس بدعتات کی ترویج اور اشاعت کا راستہ ہموار کیا ہے۔ بعض مبلغین جو منور رسول ﷺ پر بیٹھ کر شرک و بدعتات کی ندمت کرتے تھے سیاسی مقاصد کے حصول کی خاطر خود شرکیہ اور بھی ان غال کے مرتکب ہونے لگے، بعض علماء کرام جو کتاب و سنت کے دائی اور علمبردار تھے، سیاسی مجبوریوں کے نام پر لا دین عناصر کی تقویت کا باعث بننے لگے۔ اسی طرح بعض دیگر دینی رہنمای جو قوم کو مکرات کے خلاف جہاد کی دعوت دیتے تھے، خود مکرات قبول کرنے کی ترغیب دلانے لگے۔ سیاسی

مصلحتوں کے نام پر دینی جماعتیں اور بعض علمائے کرام کے قول فعل کے اس تفاسیرے شرک و بدعت کے خلاف ماضی میں کی جانبیوالی طویل جدوجہد کو شدید نقصان پہنچایا ہے۔

۰۰۰



انکارِ حدیث کے معاملے میں یہ بات پیش نظر رفتی چاہئے کہ مسلمانوں میں سے بہت کم لوگ ایسے ہیں جو برآہ راست سنت رسول ﷺ کی تشریعی حیثیت کا انکار کرتے ہیں البتہ ایسے لوگوں کی تعداد بہت زیاد ہے جو سنت کے وجوب کا اقرار کرنے کے باوجود سنت سے گریز اور فرار کی راہ اختیار کرنے کے لئے احادیث پر مختلف اعتراضات کر کے ذخیرہ احادیث کو مخلکوں اور ناقابل اعتماد ٹھہرانے کی ذموم کوششوں میں دن رات مصروف رہتے ہیں۔ منکرین حدیث کے اعتراضات کا مطالعہ کیا جائے تو شرعی احکامات قبول کرنے یا نہ کرنے کا نقشہ کچھ اس طرح سامنے آتا ہے جیسے شرعی احکامات کا جماعت بازار لگا ہو اور ہر کا کب کو اس بات کی پوری آزادی حاصل ہو کہ وہ تمام چیزوں کو خوب ٹھونک بجا کر دیکھے اور جس چیز کو اپنے مزاج اور پسند کے مطابق پائے اسے اٹھالے اور جسے ناپسند کرے، ناک بھوں چڑھا کرو ہیں رکھ دے۔ چنانچہ منکرین حدیث کے ہاں عملًا یہی صورت حال نظر آتی ہے۔ کوئی صاحب مجذبات کے منکر ہیں تو کوئی صاحب پانچ کی بجائے دونمازوں کو ہی کافی سمجھتے ہیں، کوئی صاحب تیس کی بجائے ایک یا دو روزے رکھنے سے فرض پورا ہونے کے قائل ہیں تو کوئی صاحب رج اور قربانی کی بجائے فلاٹی کاموں پر رقم خرچ کرنا بہتر سمجھتے ہیں۔ کوئی صاحب زکاۃ کی شرح حکومت وقت کی صوابدید پر گھٹانے بڑھانے کے قائل ہیں تو کوئی صاحب رسول اکرم ﷺ کی اطاعت کو آپ ﷺ کی حیات طیبہ تک ہی محدود سمجھتے ہیں۔ کوئی صاحب قرآنی احکامات کی تفسیر اور تاویل کے لئے عہد جدید کے مقیتوں کو مندرجہ تفسیر پر بٹھانا چاہتے ہیں تو کوئی صاحب یہ منصب جلیل حکومت وقت کو عطا فرمائے ہے ہیں۔ فتنہ انکارِ حدیث سے متاثر اور مغربی افکار و

تہذیب سے معروب ترقی پسند دانشوروں نے بھی اپنا سارا زور قلم اور زور بیان احادیث کو مٹکوک اور ناقابل اعتماد باور کرنے پر صرف کر دیا ہے تاکہ مشرقی معاشرے کو بھی وہی مادر پدر آزادی حاصل ہو جائے جو مغربی معاشرے کو حاصل ہے۔ عورتوں کی بے جا بی مودو زن کی مخلوط مخلطیں، ہر شعبہ حیات میں مودو زن کے مساوی حقوق، گانا بجانا اور دیگر فحاشی اور بے حیائی پھیلانے والے کام نیز رشت، سود، جوا، شراب اور زنا جیسے حرام کاموں کو بھی کسی نہ کسی طرح سند شریعت حاصل ہو جائے۔

### اممہ حدیث کی خدمات پر ایک نظر

مُنْكَرِینَ حدیث کے اعتراضات کا جائزہ لینے سے قبل حفاظتِ حدیث کے لئے علمائے حدیث کی قربانیوں، کاوشوں اور جگر کاریوں پر ایک نظر ڈالنا بہت ضروری ہے۔ علم کی دنیا میں حفاظتِ حدیث ایک ایسا عظیم کارنامہ ہے جسے اغیار بھی خراج عقیدت پیش کرنے پر مجبور ہیں۔ مشہور مستشرق پروفیسر مارگریٹھ کا یہ اعتراف کہ ”علم حدیث پر مسلمانوں کا فخر کرنا بجا ہے بلا سبب نہیں۔“ مستشرق گولڈزی ہرنے علمائے حدیث کی خدمات کا اعتراف ان الفاظ میں کیا ہے:

”محمد شین نے دنیاۓ اسلام کے ایک کنارے سے دوسرے کنارے تک انہیں سے وسط ایشیاء تک کی خاک چھانی اور شہر شہر، گاؤں گاؤں، چپے چپے کا پیدل سفر کیا تاکہ حدیث شین جمع کریں اور اپنے شاگردوں میں پھیلائیں، بلاشبہ ”رجال“ (بہت زیادہ سفر کرنے والے) اور ”جوال“ (بہت زیادہ گھونٹنے والے) جیسے القاب کے بھی لوگ مستحق ہیں۔“<sup>①</sup>

- حضرت ابو ایوب انصاری رض نے صرف ایک حدیث کی تحقیق کے لئے مدینہ سے مصر کا سفر کیا۔
- حضرت جابر بن عبد اللہ رض نے ایک حدیث سننے کے لئے مسلسل مہینے بھر کا سفر کیا۔ ○ حضرت کھوول رض نے علم حدیث حاصل کرنے کے لئے مصر، شام، چجاز اور عراق کا سفر کیا۔ ○ امام رازی رض فرماتے ہیں ”پہلی دفعہ طلبِ حدیث میں گھر سے لکھا تو سات سال تک سفر میں رہا۔“ ○ امام ذہبی رض نے امام بخاری رض کے بارے میں لکھا ہے ”اپنے شہر بخارا کے علماء سے علم حدیث حاصل کرنے کے بعد امام بخاری رض نے لٹھ، بغداد، مکہ، بصرہ، کوفہ، شام، عسقلان، حمص اور دمشق کے علماء سے علم حدیث حاصل

کیا۔”○ صحابہ بن سعید الطحان رضی اللہ عنہ نے طلب حدیث کی خاطر اپنے استاد شعبہ رضی اللہ عنہ کے پاس دس سال گزارے○ نافع بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں ”میں امام مالک رضی اللہ عنہ کے پاس چالیس یا پینتیس سال تک بیٹھا رہا روزانہ صبح، دوپہر، شام اور بھیچلے پہر حاضری دیتا۔“○ امام زہری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں ”میں نے سعید بن میتib رضی اللہ عنہ کی شاگردی میں میں سال گزارے۔“○ عبد اللہ بن مبارک رضی اللہ عنہ نے گیارہ سو محدثین سے علم حدیث حاصل کیا۔○ امام مالک رضی اللہ عنہ نے نوسوسا مسندہ سے احادیث حاصل کیں۔○ ہشام بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ نے سترہ سو محدثین سے فیض حدیث حاصل کیا۔○ ابو عیم اصہانی رضی اللہ عنہ نے آٹھ سو علمائے حدیث کے درس سے فیض حاصل کیا۔

علمائے حدیث نے طلب حدیث کی خاطر اپنی ساری زندگیاں ایمان و ایقان کی نذر اس شان سے وقف کر رکھی تھیں کہ اس سی جیلہ میں گھر بار کی ساری پونچی لٹانے کے بعد بھی بڑی سے بڑی آزمائش ان کے پائے ثبات میں لغزش پیدا نہ کر سکی۔○ امام مالک رضی اللہ عنہ اپنے استاد ربعہ رضی اللہ عنہ کے پارے میں لکھتے ہیں ”علم حدیث کی تلاش اور جستجو میں ان کا حال یہ ہو گیا تھا کہ اپنے گھر کے چھت کی کڑیاں تک پہنچ دالیں اور اس حال سے بھی گزرے کہ خس و خاشاک کے ڈھیر سے بھوروں کے ٹکڑے جن کر کھانے پڑے۔“○ علم حدیث کے امام صحابہ بن معین رضی اللہ عنہ نے علم حدیث حاصل کرنے میں ساڑھے دس لاکھ درہم کی رقم خرچ کر ڈالی اور نوبت یہاں تک پہنچی کہ ان کے پاس پاؤں میں پہننے کے لئے جوتا تک باقی نہ رہا۔○ علی بن عاصم و اسطلی رضی اللہ عنہ نے طلب حدیث میں ایک لاکھ درہم،○ امام ذہبی رضی اللہ عنہ نے ڈیڑھ لاکھ،○ ابن رستم رضی اللہ عنہ نے تین لاکھ،○ ہشام بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ نے ساتھ لاکھ درہم، خرچ کئے۔○ امام بخاری رضی اللہ عنہ جیسے صاحب ثروت اور ناز فتم میں پروشوں پانے والے شخص نے طلب حدیث کی خاطر غریب الوفی میں کیسے کیسے وقت دیکھیے، اس کا اندازہ امام موصوف کے ہم سبق، عمر بن حفص رضی اللہ عنہ کے بیان کردہ اس واقعہ سے لگایا جاسکتا ہے ”بصرہ میں ہم محمد بن اسما علیل (بخاری) کے ساتھ احادیث لکھا کرتے تھے چند دنوں کے بعد محسوس ہوا کہ بخاری رضی اللہ عنہ کئی دن سے درس میں نہیں آ رہے، تلاش ہوئی ہم لوگ ان کے گھر پہنچے تو دیکھا کہ ایک اندر ہیری کوٹھری میں پڑے ہیں، بدن پر ایسا بالا بس نہیں جسے پہن کر باہر نکل سکیں۔ دریافت کرنے پر معلوم ہوا کہ زاد سفر ختم ہو چکا ہے، لباس خریدنے کے لئے بھی پیسے نہیں، آخر طلبا نے مل کر رقم جمع کی،

بخاری رض کے لئے کپڑا خرید کر لائے تب وہ ہمارے ساتھ درس گاہ میں آنے جانے لگے۔ ○ امام احمد بن حنبل رض علم حدیث کے حصول کے لئے میں آئے تو ازار بند نہیں اور انہیں بیچ کر اپنی ضروریات پوری کرتے رہے، جب فارغ ہو کر یمن سے جانے لگے تو نابائی کے مقروض تھے، چنانچہ جوتا قرض میں دے دیا خود نہ گے پاؤں پیدل روانہ ہو گئے۔ راستہ میں اونٹوں پر بوجھ لادنے اور اتارنے والے مزدوروں میں شریک ہو گئے جو مزدوری ملتی اسی سے گزارہ کرتے۔

طلب حدیث اور اشاعت حدیث کے لئے علمائے حدیث کی جاں گسل مشقت اور قربانیوں کی داستان فقط ان کی شب و روز محنت اور نقر و فاقہ کی زندگی پر ہی ختم نہیں ہو جاتی بلکہ اس را وفا میں پیشتر محدثین کرام کو اپنے وقت کی جایہ اور ظالم حکومتوں کے قہر و غصب کا شناختہ بھی بننا پڑا۔ بنی امیہ کے عہد حکومت میں (باشتہانے عہد عمر بن عبد العزیز رض) ○ محمد بن سیرین، ○ حسن بصری، ○ عبید اللہ بن ابی رافع، ○ عیین بن عیید اور ○ ابن ابی کثیر رض جیسے جلیل القدر محدثین کو اماء کے جو روستم کا شناختہ بننا پڑا۔ ○ بنو عباس کے عہد حکومت میں امام دارالحجرۃ مالک بن انس رض کی ننگی پیٹھ پر کوڑے بر سائے گئے۔ ○ حضرت سفیان ثوری رض جیسے بلند پایہ محدث کے قتل کا حکم دیا گیا۔ ○ امام شافعی رض کو گرفتار کر کے پیدل دارالخلافہ روانہ کیا گیا، جہاں وہ قید و بند کی صعوبتوں میں بھی بیٹلا رہے۔ ○ امام احمد بن حنبل رض نے کتاب و سنت کی خاطر جوزہ گدا رسم اٹھائے وہ تاریخ اسلام کا بڑا ہی المناک باب ہیں۔ امام ابوحنیفہ رض کا جنازہ جیل کی تنگ دتاریک کوٹھڑی سے اٹھا۔ اللہ تعالیٰ کی کروڑ ہا کروڑ حمتیں نازل ہوں ان پا کی باز ہستیوں پر، جنہوں نے حالات کی ساری ستم رانیوں کے باوجود حدیث رسول ﷺ کی شمع کو ہر زمانے کی تند و تیز آندھیوں سے محفوظ رکھنے کا حق ادا کیا۔

ان جانی و مالی قربانیوں کے ساتھ ساتھ علمائے حدیث کے علمی کارنا مے بھی پیش نظر رہنے چاہئیں۔ حدیث رسول ﷺ کو قبول کرنے کے معاملے میں احتیاط کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ ○ حضرت ابوکبکر صدیق رض اور حضرت عمر فاروق رض گواہی کے بغیر کسی کی حدیث قبول نہیں فرماتے تھے ○ حضرت علی رض راوی حدیث سے قسم لیا کرتے تھے۔ ○ حضرت عثمان رض احتیاط کی خاطرا حدیث کم بیان فرماتے۔ ○ حضرت عبد اللہ بن مسعود رض حدیث بیان فرماتے تو احساس ذمہ داری سے ان کے

چہرے کا رنگ متغیر ہو جاتا۔ ○ حضرت انس رضی اللہ عنہ احتیاط کی خاطر حدیث بیان کرنے کے بعد ”اوَكَمَا قَالَ“ (یا جیسے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا) کے الفاظ ادا فرماتے۔ جب صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کو معمولی سائک گزرتا کہ بڑھاپے کے باعث ان کا حافظہ کمزور ہو گیا ہے تو وہ احادیث بیان کرنا چھوڑ دیتے۔ ○ حضرت زید بن ارقم رضی اللہ عنہ سے ان کے بڑھاپے کے زمانے میں حدیث سنانے کو کہا جاتا تو فرماتے ”ہم بوڑھے ہو چکے ہیں حافظہ کمزور ہو گیا ہے، حدیث رسول ﷺ بیان کرنا برا کٹھن کام ہے۔“ ○ امام مالک بن انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں ”ہم مدینہ کے بہت سے محدثین کو جانتے ہیں جو بعض ایسے ثقہ مقنی اور پرہیز گار لوگوں سے بھی حدیث قبول نہ کرتے جنہیں اگر بیت المال کا محافظ بنا دیا جاتا تو ایک پیسے کی خیانت نہ کرتے۔“ ○ مشہور محدث یحییٰ بن سعید رضی اللہ عنہ کا قول ہے ”ہم بہت سے لوگوں پر لاکھوں درہم و دینار کا اعتبار کرنے کو تیار ہیں لیکن ان کی روایت کردہ احادیث قبول نہیں کر سکتے۔“ ○ محدث معین بن عیسیٰ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں ”میں نے امام مالک رضی اللہ عنہ سے جو حدیثیں روایت کی ہیں ان میں سے ایک ایک حدیث تیس تیس مرتبہ سنی ہے۔“ ○ محدث ابراہیم بن عبد اللہ الہبروی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں ”میں اپنے استاد ہشیم رضی اللہ عنہ سے جو حدیثیں روایت کرتا ہوں انہیں کم و بیش تیس تیس مرتبہ سنائے۔“ ○ مشہور محدث ابراہیم بن سعید الجوہری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں ”مجھے جب تک ایک ایک حدیث سو سو طریقوں سے نہیں ملتی میں اس حدیث کے بارے میں اپنے آپ کو یقین خیال کرتا ہوں۔“

احادیث کی تحقیق و تدقیق کے معاملے میں علمائے حدیث نے جو کارناۓ انجام دیئے ہیں وہ اس قدر جیوان کن ہیں کہ عصر حاضر کے ”ترقبہ پسند“ اور ”دانشور“ ان کی گرد پا کو بھی نہیں پہنچ سکتے۔ مشہور جرمن مستشرق ڈاکٹر اسپرگر نے ”اصابہ فی احوال الصحابة“ کے انگریزی مقدمہ میں لکھا ہے:

”کوئی قوم دنیا میں ایسی گزری نہ آج موجود ہے جس نے مسلمانوں کی طرح اساماء الرجال کا عظیم الشان فن ایجاد کیا ہو جس کی بدولت آج پانچ لاکھ آدمیوں کا حال معلوم ہو سکتا ہے۔“

محدثین کرام نے اساماء الرجال میں ایک ایک راوی کے عقیدہ، ایمان، اخلاق، پرہیزگاری، امانت، دیانت، صداقت، قوت حافظہ، صلاحیت، فہم کو تحقیق کی کسوٹی پر پرکھا اور کسی بھی ستائش کی تہذیبا یا ملامت کے خوف سے بالاتر رہتے ہوئے اپنی رائے کا اظہار کیا۔ احادیث وضع کرنے اور احادیث میں جھوٹ کی

آمیزش کرنے والے لوگوں کے نام الگ الگ کر دیجئے، کسی حدیث میں راوی نے اپنی طرف سے کسی لفظ کا اضافہ کیا تو اس کی نشاندہی کی، کہیں سند کے تسلسل میں فرق آیا تو نہ صرف اسے واضح کیا بلکہ سند کے آغاز، اختتام یا وسط میں انقطاع کی بنیاد پر حدیث کے الگ الگ درجے بنائے، بدعتی اور بد عقیدہ لوگوں کی احادیث کو الگ درج دیا، وہی اور کمزور حافظہ والے لوگوں کی احادیث کو الگ درجہ دیا۔ کہیں راویوں کے نام کنیت، لقب، آباء اجداد یا اساتذہ کے نام ایک جیسے آگئے تو اس کے لئے الگ اصول وضع کئے اس طرح صحیح احادیث کے معاملہ میں بھی درجہ بندی کی گئی۔

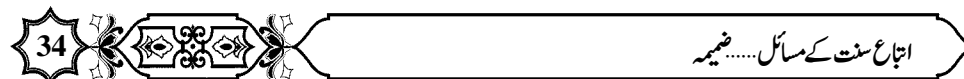
أَمْرَنَا ، نُهِيَّنَا نَفْعَلُ ، أَنَّهُ مِنَ السُّنْنَةِ

جیسے الفاظ پر مشتمل احادیث کی وضاحت کی گئی۔ راویوں کی تعداد کے اعتبار سے احادیث کو الگ الگ نام دیئے گئے۔ صحیح لیکن بظاہر متعارض احادیث کے بارے میں قواعد بنائے گئے۔ احادیث روایت کرتے وقت آخر نا، آپنا، حَدَّثَنَا، نَوْلَنَا، ذَكَرَنَا، جیسے بظاہر ایک ہی مفہوم کے الفاظ الگ الگ موقع اور کیفیت کے لئے مخصوص کئے گئے۔ علماء حدیث کی علمی کاوشوں کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ حدیث کی حفاظت کے لئے علماء حدیث نے سو سے زیادہ علوم کی بنیاد ڈالی، جس پر اب تک ہزاروں کتابیں لکھی جا چکی ہیں۔

### حدیث پر اعتراضات:

حفاظت حدیث کے لئے علماء حدیث کی جانی، مالی اور علمی مساعی جیلہ پر ایک نظر ڈالنے کے بعد اب ہم اپنے اصل موضوع ”الکارِ حدیث“ کی طرف پلتے ہوئے منکر یعنی حدیث کے اہم اعتراضات میں سے چند اہم اعتراضات بیہاں نقل کر رہے ہیں:

- ① جو احادیث عقل کے خلاف ہیں، وہ ناقابل اعتماد ہیں۔
- ② جو احادیث قرآن کے خلاف ہیں، وہ ناقابل اعتماد ہیں۔
- ③ جو احادیث تاریخی حقائق کے خلاف ہیں، وہ ناقابل اعتماد ہیں۔
- ④ جو احادیث سائنسی تحریکات اور مشاہدات کے خلاف ہیں، وہ ناقابل اعتماد ہیں۔
- ⑤ راویان حدیث تھے تو بہر حال انسان ہی، تمام تراحتیات کے باوجود خطأ کا امکان موجود



ہے۔ لہذا محدثین کرام کی تحقیق پر مکمل اعتماد نہیں کیا جاسکتا۔

جن احادیث میں عربیانی کا تذکرہ ہے، وہ ناقابل اعتماد ہیں۔ ⑥

صحیح احادیث کے ساتھ ساتھ کثیر تعداد میں ضعیف اور موضوع (من گھڑت) احادیث اس

طرح گذشتہ ہو گئی ہیں کہ محدثین نے اپنی فہم و بصیرت کے مطابق جو احادیث قبول کیں وہ بھی قابل اعتماد نہیں۔

اممہ حدیث میں سے اکثریت اہل فارس کی ہے، جنہوں نے اپنی حکومت سے مل کر اسلام کی تحریک کے لئے سازش کی اور بے شمار احادیث وضع کیں۔ ⑧

احادیث کی تدوین رسول اکرم ﷺ کی حیات طیبہ کے دویا اڑھائی سو سال بعد ہوئی، لہذا ان پر اعتماد کرنا ممکن نہیں۔ ⑨

احادیث پر ان تمام اعتراضات کا تفصیل جائزہ لیتا یہاں ممکن نہیں، لہذا ہم یہاں سب سے زیادہ مقبول عام اور زبان زدِ عام اعتراض، جو کہ تدوین حدیث کے بارے میں ہے، کا مفصل جواب تحریر کرنے پر آکتفا کریں گے۔

### تدوین حدیث:

کہا جاتا ہے کہ احادیث کی تدوین رسول اکرم ﷺ کی حیات طیبہ کے دویا اڑھائی سو سال بعد اس وقت ہوئی جب امام بخاری، امام مسلم، امام ابو داؤد، امام نسائی اور امام ابن ماجہ رحمہم اللہ وغیرہ نے احادیث مرتب کرنے کا کام شروع کیا، لہذا ذخیرہ حدیث کسی طرح بھی قابل اعتماد نہیں۔

سب سے پہلے ہم یہ غلط فہمی دور کرنا ضروری سمجھتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ کے زمانہ اقدس میں لکھائی یا کتاب کار و اج عالم نہیں تھا اور لوگ محض اپنے حافظے پر اعتماد کرتے تھے۔ ذیل میں ہم ان صحابہ کرام ﷺ کے اسماء گرامی دے رہے ہیں جو دربار رسالت کے مستقل کاتب تھے۔ رسول اکرم ﷺ ان سے حسب ضرورت مختلف قبائل سے معاهدے یا خطوط یار قوم کے حسابات یا سرکاری احکامات یاد دینی مسائل لکھوانے کی خدمات لیا کرتے تھے، ہر صحابی کی الگ ڈیوٹی کا مفصل تذکرہ کتبہ تاریخ میں موجود ہے۔

- ① حضرت خالد بن سعید بن العاص رضی اللہ عنہ
- ② حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ
- ③ حضرت حصین بن نمیر رضی اللہ عنہ
- ④ حضرت جیم بن صلت رضی اللہ عنہ
- ⑤ حضرت حذیفہ بن یمان رضی اللہ عنہ
- ⑥ حضرت معقیب بن ابی فاطمہ رضی اللہ عنہ
- ⑦ حضرت عبد اللہ بن ارقم رضی اللہ عنہ
- ⑧ حضرت علاء بن عقبہ رضی اللہ عنہ
- ⑨ حضرت زبیر بن عوام رضی اللہ عنہ
- ⑩ حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ
- ⑪ حضرت معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہ
- ⑫ حضرت علی بن ابوطالب رضی اللہ عنہ
- ⑬ حضرت زید بن ثابت النصاری رضی اللہ عنہ
- ⑭ حضرت خظاہ بن ریح رضی اللہ عنہ
- ⑮ حضرت علاء بن حضرمی رضی اللہ عنہ
- ⑯ حضرت ابیان بن سعید رضی اللہ عنہ
- ⑰ حضرت ابی بن کعب رضی اللہ عنہ

عبد رسالت کے بعض دیگر صحابہ کرام رضی اللہ عنہم جو باقاعدہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت پر مأمور ہیں تھے لیکن لکھنا پڑھنا جانتے تھے، درج ذیل ہیں:

- ① حضرت کعب بن مالک رضی اللہ عنہ
- ② حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ
- ③ حضرت فاطمہ بنت خطاب رضی اللہ عنہا
- ④ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ
- ⑤ حضرت خباب بن ارت رضی اللہ عنہ
- ⑥ حضرت سعید بن زید رضی اللہ عنہ
- ⑦ حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ
- ⑧ حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ
- ⑨ حضرت عبد اللہ بن ابی او فی رضی اللہ عنہ
- ⑩ حضرت سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہ
- ⑪ حضرت سمرہ بن جندب رضی اللہ عنہ
- ⑫ حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ
- ⑬ حضرت رافع بن خدنج رضی اللہ عنہ
- ⑭ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ
- ⑮ حضرت ابو رافع رضی اللہ عنہ
- ⑯ حضرت ابو رافع رضی اللہ عنہ

رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی مختلف خدمات بجالانے کے علاوہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اپنی اپنی رغبت اور خواہش کے مطابق رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال و افعال بھی لکھتے رہتے تھے۔ بعض صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کو خود نبی اکرم

صلی اللہ علیہ وسلم نے احادیث لکھنے کی اجازت محبت فرمائی۔ حضرت رافع بن خدچہ شیعہ فرماتے ہیں کہ ہم نے دربار رسالت میں عرض کیا "یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! ہم لوگ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان مبارک سے بہت سی باتیں سنتے ہیں اور انہیں لکھ لیتے ہیں، آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا اس بارے میں کیا ارشاد ہے؟" رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "لکھ لیا کرو، اس میں کوئی حرج نہیں۔" حضرت ابو رافع مصری شیعہ نے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے احادیث لکھنے کی اجازت مانگی تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اجازت محبت فرمادی۔ حضرت انس شیعہ فرماتے ہیں "ایک شخص نے شکایت کی کہ اسے حدشیں یاد نہیں رہتیں، تو نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "اپنے ہاتھ سے مدلول" (یعنی لکھ لیا کرو) حضرت عبد اللہ بن عمرو بن العاص شیعہ فرماتے ہیں۔ "میں رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان مبارک سے جو کچھ سنتا، لکھ لیا کرتا، تا کہ اسے یاد کر لیا کرو، قریش نے مجھے ایسا کرنے سے منع کیا اور کہا کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم بشر ہیں، کبھی غصہ میں بھی بات کر دیتے ہیں، چنانچہ میں نے لکھنا چھوڑ دیا۔" پھر رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں اس کا ذکر کیا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جو کچھ مجھ سے سنو، ضرور لکھ لیا کرو، اس ذات کی قسم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے میری زبان سے حق کے بغیر کچھ نہیں نکلتا۔" حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ کو رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے خاص طور پر اپنی ضرورت کے تحت غیر ملکی زبان اور تحریر سکھنے کا حکم دے رکھا تھا۔ یہاں منع کتابت والی حدیث ﴿لَا تَكْتُبُوا عَنِّي هَذِهَا خَيْرُ الْقُرْآنِ﴾ "قرآن کے علاوہ مجھ سے کوئی بات نہ لکھو" کی وضاحت کرنا بھی ضروری معلوم ہوتا ہے۔ نزول قرآن کے وقت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم قرآنی آیات کے علاوہ ان کی تفسیر و تعریف میں جو کچھ ارشاد فرماتے، صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اسے ایک ہی جگہ لکھ لیتے تھے۔ ایک موقع پر نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے پوچھا "یہ کیا لکھ رہے ہو؟" صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے عرض کیا "وہی جو کچھ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے سنتے ہیں۔" تب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا "کیا اللہ تعالیٰ کی کتاب کے ساتھ ساتھ ایک اور بھی کتاب لکھی جا رہی ہے، اللہ کی کتاب علیحدہ کرو اور اسے خالص رکھو۔" رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے الفاظ سے یہ بات واضح ہو رہی ہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم قرآنی آیات اور ان کی تفسیر (احادیث) دونوں کیجا لکھ رہے تھے جسے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے الگ الگ رکھنے کا حکم دیا ہے یہ کہ احادیث لکھنے کی مطلقاً ممانعت فرمائی۔ جب قرآن مجید پوری طرح حفظ کر لیا گیا تو ممانعت کا حکم از خود ختم ہو گیا۔ اس کی تفصیل کے بعد ہم عہد نبوی (11ھ تک) میں کتابت اور تدوین حدیث کی مثالیں پیش کر رہے ہیں۔ یاد رہے کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال و افعال کے

علاوه وہ تحریریں جو آپ ﷺ نے خطوط، معاهدات نیز سرکاری حکام کے نام احکام وہدایات کی شکل میں تیار کروائیں وہ سب احادیث کہلاتی ہیں۔

### عہدِ نبوی ﷺ اور عہدِ صحابہ ﷺ (110ھ تک) میں کتابت و تدوینِ حدیث:

#### ① کتاب الصدقۃ:

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے اپنی زندگی کے آخری ایام میں سرکاری حکام کو سچینے کے لئے کتاب الصدقۃ تحریر کروائی، جس میں جانوروں کی زکاۃ کے مسائل تھے۔ (ترمذی)

#### ② صحیفہ عمرو بن حزم:

رسول اکرم ﷺ نے یمن کے گورنر حضرت عمرو بن حزم رضی اللہ عنہ کو ایک صحیفہ لکھوا کر ارسال فرمایا، جس میں تلاوت قرآن، نماز، زکاۃ، طلاق، عتاق (غلام آزاد کرنا)، قصاص (مقتول کا بدله) دیت (مقتول کا خون بہا) نیز فرائض و سنن اور کبیرہ گناہوں کی تفصیل درج تھی۔ (احمد، ابو داؤد، نسائی، دارقطنی، داری، حاکم)

#### ③ صحیفہ علی:

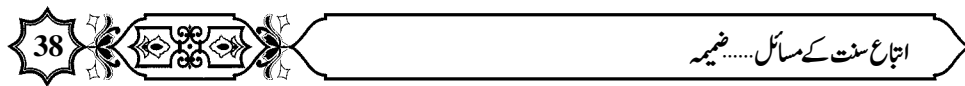
رسول اکرم ﷺ نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو ایک صحیفہ لکھوا کر عطا فرمایا تھا جس کے بارے میں حضرت علی رضی اللہ عنہ فرمایا کرتے تھے ”واللہ! ہمارے پاس پڑھنے لکھنے کی کوئی کتاب نہیں سوائے اللہ تعالیٰ کی کتاب اور اس صحیفہ کے، مجھے یہ صحیفہ رسول اللہ ﷺ نے عطا فرمایا ہے، اس میں زکاۃ کے مسائل درج ہیں۔“ (احمد)

#### ④ صحیفہ واٹل بن حجر:

حضرت واٹل بن حجر رضی اللہ عنہ اپنے وطن حضرموت جانے گئے تو نبی اکرم ﷺ نے ان کے لئے نماز، روزہ، زکاۃ، نکاح، سود، شراب وغیرہ کے مسائل پر مشتمل صحیفہ تیار کروائے عنایت فرمایا۔ (طبرانی)

#### ⑤ صحیفہ سعد بن عبادہ:

حضرت سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہ نے خود رسول اللہ ﷺ سے احادیث سن کر یہ صحیفہ مرتباً کیا تھا۔ (ترمذی)



**⑥ صحیفہ سمرہ بن جندب :**

حضرت سمرہ بن جندب رض نے یہ صحیفہ رسول اللہ ﷺ کی حیات و طیبہ میں ہی مرتب فرمایا، جو بعد میں ان کے بیٹے حضرت سلمان رحمہ اللہ کے حصہ میں آیا۔ (حفاظۃ حدیث)

**⑦ صحیفہ جابر بن عبد اللہ :**

حضرت جابر بن عبد اللہ رض کا مرتب کردہ یہ صحیفہ مناسک حج کی احادیث پر مشتمل تھا۔ (مسلم)

**⑧ صحیفہ انس بن مالک :**

رسول اللہ ﷺ کے خادم خاص حضرت انس بن مالک رض نے رسول اکرم ﷺ سے خود احادیث سنیں اور لکھیں پھر رسول اللہ ﷺ کو سنائیں کرتے تھے۔ (حکیم)

**⑨ صحیفہ عبد اللہ بن عباس :**

حضرت عبد اللہ بن عباس رض کے پاس احادیث پر مشتمل کئی کتب تھیں۔ (ترمذی) جب عبد اللہ رض فوت ہوئے تو ان کے پاس ایک اونٹ کے بوجھ کے برابر کتب تھیں۔ (ابن سعد)

**⑩ صحیفہ صادقہ:**

حضرت عبد اللہ بن عمر و بن العاص رض کے پاس احادیث کا بہت بڑا ذخیرہ تھا جس کے بارے میں وہ خود فرمایا کرتے تھے ”صادقہ وہ کتاب ہے جسے میں نے رسول اللہ ﷺ سے برآہ راست سن کر لکھا ہے۔“ (داری) ①

**⑪ صحیفہ عمر بن خطاب :**

اس صحیفہ میں صدقات و زکاۃ کے احکامات درج تھے۔ امام مالک رحمہ اللہ فرماتے ہیں ”میں نے حضرت عمر رض کی یہ کتاب خود پر مسمیٰ تھی۔“ (مؤطراً امام مالک)

**⑫ صحیفہ عثمان :**

اس صحیفہ میں زکاۃ کے جملہ احکام درج تھے۔ (بخاری)

① سید ابو مکر غزنویؑ کی تحقیق کے مطابق صحیفہ صادقہ میں پانچ ہزار تن سو چھتر (5374) سے زائد احادیث تھیں۔ یاد رہے کہ بخاری و مسلم کی غیر مکرر حدیثوں کی تعداد پھر ہزار سے زیادہ تھیں۔ (کتابت حدیث، عہدو نبوی میں)

**(13) صحیفہ عبد اللہ بن مسعود :**

حضرت عبد اللہ بن مسعود رض کے بیٹے حضرت عبد الرحمن حلفاً فرمایا کرتے تھے کہ یہ مجیفہ ان کے والد نے اپنے باتوں سے لکھا ہے۔ (آئینہ پروینیت)

**(14) مسنند ابو ہریرہ :**

اس کے نئے عہد صحابہ ہی میں لکھے گئے اس کی ایک نقل حضرت عمر بن عبد العزیز رحمہ اللہ کے والد عبد العزیز بن موائی رحمہ اللہ عزیز و رضی رضی (وفات 86ھ) کے پاس موجود تھی۔ (بخاری)

**(15) خطبہ فتح مکہ :**

ایک یمنی باشندے ابو شاہ کی درخواست پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنا منفصل خطبہ قلم بند کرنے کا حکم دیا۔  
(بخاری)

**(16) روایات حضرت عائشہ صدیقہ :**

حضرت عائشہ صدیقہ رض کی روایات ان کے شاگرد ہارودہ بن زیر رض نے قلمبند کیں۔ (دیباچہ اتفاقہ حدیث)

**(17) صحیفہ صحیحہ :**

یہ صحیفہ حضرت ابو ہریرہ رض نے مرتب کر کے اپنے شاگرد ہمام بن معہبہ رض کو املاک رکایا اس میں 138 احادیث ہیں جن کا زیادہ تر تعلق اخلاقیات سے ہے۔ یہ صحیفہ ہندوپاک میں شائع ہو چکا ہے۔  
یاد رہے حضرت ابو ہریرہ رض کی وفات 59ھ میں ہوئی جس کا مطلب ہے کہ یہ گراں قدرت اتنی تھی  
تالیف عہد صحابہ رض کی مایہ ناز زیادگار ہے۔ اس صحیفہ کا ایک نئے جو چھٹی صدی میں لکھا گیا تھا نامور  
محقق جناب ڈاکٹر حمید اللہ صاحب (مقیم پیرس) نے دمشق کے مکتبہ ظاہریہ سے دریافت کیا جبکہ اس  
صحیفہ کا دوسرا نسخہ جو بارہویں صدی میں لکھا گیا تھا موصوف ہی نے برلن لاہریہ سے دریافت کیا۔  
دونوں قلائی نسخوں کا مقابلہ کرنے پر معلوم ہوا کہ دونوں نسخوں کی تمام احادیث میں سرفراز نہیں۔ صحیفہ  
صحیح جسے صحیفہ ہمام بن منبه ”بھی کہا جاتا ہے، کی تمام احادیث نہ صرف مسن احمد میں حرف بحروف موجود  
ہیں بلکہ تمام احادیث صحاح سنت میں حضرت ابو ہریرہ رض کے حوالے سے ملتی ہیں گویا صحیفہ صحیحہ اس بات

کاہیں ثبوت ہے کہ احادیث عہد نبوی ﷺ اور عہد صحابہ ؓ میں لکھی جاتی تھیں نیز صحیفہ کی تمام احادیث کا مسند احمد اور صحاح تصحیح کی دوسری کتابوں میں من و عن ایک ہی جیسے الفاظ کے ساتھ موجود ہونا احادیث کی صحت کا بہت بڑا ثبوت ہے۔

**(۱۸) صحیفہ بشیر بن نہیک :**

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے ایک دوسرے شاگرد بشیر بن نہیک رضی اللہ عنہ نے مرتب کیا اور حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کو مناسک کی تصدیق کروائی۔ (جامع پیان العلم)

**(۱۹) مکتوبات حضرت نافع :**

مکتوبات حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ نے املا کروائے اور حضرت نافع رضی اللہ عنہ نے تحریر کئے۔ (داری)

**(۲۰) خطوط و ثائق :**

احادیث کے باقاعدہ کتابی ذخیروں کے علاوہ آپ کے تحریر کروائے ہوئے خطوط و ثائق کی تعداد سینکڑوں میں ہے جن میں سے چند ایک یہ ہیں:

(۱) دستوری معاهدہ: ہجرت کے بعد مدینہ منورہ میں اسلامی ریاست کی بنیاد رکھتے ہی آپ ﷺ نے مسلموں اور غیر مسلموں کے حقوق و فرائض پر مشتمل 53 دفعات کا ایک دستوری معاهدہ طے کیا ہے تحریر کروایا گیا۔ (ابن ہشام)

(۲) صلح حدیبیہ کے بعد رسول اللہ ﷺ نے قیصر و سرمنی، مقوس اور نجاشی کے علاوہ بحرین، عمان، دمشق، یمامہ، خجد، دومة الجبل اور قبیلہ حمیر کے حاکموں کو دعویٰ خطوط ارسال فرمائے۔ (رسول اللہ ﷺ کی سیاسی زندگی)

(۳) ایک لشکر کو جنگ پر روانہ فرماتے ہوئے رسول اللہ ﷺ نے لشکر کے سردار کو ایک خط لکھوا کر دیا اور فرمایا فلاں جگہ پر پہنچنے سے پہلے اسے نہ پڑھا جائے اس مقام پر پہنچ کر لشکر کے سردار نے خط کھولا اور لوگوں کو رسول اللہ ﷺ کا حکم پڑھ کر سنایا۔ (بخاری)

(۴) دورانِ ہجرت سراہ بن مالک کو پروانہ امن لکھ کر دیا۔ (ابن ہشام)

(۵) اپنے غلام حضرت رافع رضی اللہ عنہ اور حضرت علائی رضی اللہ عنہ کو آزاد کرتے وقت تحریری پروانہ آزادی عنایت

**فرمایا۔ (مقدمہ صحیفہ صحیح، مندرجہ)**

(ر) 2ھ میں قبیلہ بنی ضمرہ، 5ھ میں فرازہ اور بنی غطفان، 6ھ میں قریش مکہ اور 9ھ میں اکیدر بن عبد الملک سے تحریری معاہدے طے کئے گئے۔ (طبرانی، ابن سعد، ابن رشام، الوہاۃ)

(ز) یہود خبیر کو ایک صحابی کے قتل کرنے پر دیت ادا کرنے کا تحریری حکم نامہ جاری فرمایا۔ (بخاری و مسلم)

(ع) گورزیہن حضرت معاذ بن علیؓ کے لڑکے کی وفات پر تحریری تعزیت نامہ ارسال فرمایا۔ (متدرک حاکم)

(ل) حضرت شامہ بن علیؓ کو اہل مکہ کے لئے غلہ کی ترسیل نہ روکنے کی تحریری ہدایت جاری فرمائی۔ (فتح الباری)

(م) حضرت بلال بن حارث مرنی بن علیؓ کو جبل قدس کے دامن میں جگہ دینے کے لئے تحریری حکم نامہ جاری فرمایا۔ (ابوداؤد)

(لک) مختلف قبائل کے نام دیت کے مسائل لکھوا کر ارسال فرمائے۔ (مسلم)

### عہدِ تابعین (181ھ تک) میں کتابت و تدوین حدیث:

عہدِ تابعین میں ائمہ حدیث کی ایک ایسی جماعت تیار ہو گئی جس نے عہدِ نبوی ﷺ اور عہدِ صحابہؓ میں لکھی اور جمع کی گئی احادیث پر مشتمل احادیث کو بھی شامل کر کے احادیث کے ضمیم مجموعے تیار کر دیئے۔ اس دور کی چند تحریریں درج ذیل ہیں:

① حضرت عروہ رضی اللہ عنہ نے غزوات کے بارے میں احادیث کا مجموعہ مرتب کیا۔ (تہذیب التہذیب، ج 7)

② حضرت طاؤس رضی اللہ عنہ نے دیت کے بارے میں احادیث جمع کیں۔ (بیہقی)

③ حضرت خالد بن معدان الكلاعی رضی اللہ عنہ نے مختلف احادیث جمع کیں۔ (تذکرة الحفاظ، ج 1)

④ حضرت وہب بن مظہر رضی اللہ عنہ نے حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ کی مرویات کا مجموعہ تیار کیا۔ (تہذیب التہذیب)

⑤ حضرت سلمان لشکری رضی اللہ عنہ نے بھی حضرت جابر بن عبد اللہ کی احادیث کا ایک مجموعہ تیار کیا۔ (تہذیب التہذیب)

⑥ حضرت ابوالزناد رضی اللہ عنہ نے اپنے استاد سے حلال و حرام کے متعلق تمام احادیث تحریر کیں۔ (جامع بیان)

(اطم، ج 1)

⑦ امام مالک رضی اللہ عنہ نے حدیث شریف کا مستند مجموعہ "مؤطا امام مالک" کے نام سے متब کیا، جسے کتب احادیث میں نہایاں مقام حاصل ہے۔

⑧ محمد بن مسلم بن شہاب زہری رضی اللہ عنہ نے زمانہ طالب علمی میں سنن و آثار صحابہ قلمبند کئے۔ (جامع بیان اطعمن، ج 1)

⑨ حضرت عمر بن عبد العزیز رضی اللہ عنہ نے اپنے عہد خلافت (صفر 99ھ ..... تا ..... ربیع 101ھ) میں تدوین حدیث کے لئے حکومتی سٹھ پر اہتمام فرمایا۔ اس مقصد کے لئے اسلامی مملکت کے تمام مابر محدثین کو احادیث کی جمع و تدوین کا فرمان جاری کیا جس کے نتیجے میں احادیث کے بہت سے مجموعے دار الخلافہ دمشق میں پہنچ گئے۔ ان مجموعوں کی تحقیق و ترتیب جلیل القدر تابی اور مشہور حدیث محمد بن سلم بن شہاب زہری (وفات 124ھ) نے کی اور ان کی نقول مملکت اسلامیہ کے گوشے گوشے میں پھیلا دی گئیں۔

اس عہد مبارک میں تدوین حدیث پر کام کرنے والے دوسرے محدثین کے اسمائے گرامی یہ ہیں:

- |                                            |                                 |                          |
|--------------------------------------------|---------------------------------|--------------------------|
| ① عبد العزیز بن جرجی البصری رضی اللہ عنہ ، | مکہ میں رہائش پذیر تھے،         | 150ھ میں وفات پائی۔      |
| ② محمد بن اسحاق رضی اللہ عنہ ،             | مدینہ منورہ میں رہائش پذیر تھے، | 151ھ میں وفات پائی۔      |
| ③ سعید بن راشد رضی اللہ عنہ ،              | یکن میں رہائش پذیر تھے،         | 153ھ میں وفات پائی۔      |
| ④ سعید بن عروبة رضی اللہ عنہ ،             | بصرہ میں رہائش پذیر تھے،        | 156ھ بھری میں وفات پائی۔ |
| ⑤ عبد الرحمن بن عمرو اوزاعی رضی اللہ عنہ ، | شام میں رہائش پذیر تھے،         | 157ھ میں وفات پائی۔      |
| ⑥ محمد بن عبد الرحمن رضی اللہ عنہ ،        | مدینہ منورہ میں رہائش پذیر تھے، | 158ھ میں وفات پائی۔      |
| ⑦ ربع بن صبح رضی اللہ عنہ ،                | بصرہ میں رہائش پذیر تھے،        | 160ھ میں وفات پائی۔      |
| ⑧ سفیان ثوری رضی اللہ عنہ ،                | کوفہ میں رہائش پذیر تھے،        | 161ھ میں وفات پائی۔      |
| ⑨ حماد بن ابی سلمہ رضی اللہ عنہ ،          | بصرہ میں رہائش پذیر تھے،        | وہیں 167ھ میں وفات پائی۔ |
| ⑩ مالک بن انس رضی اللہ عنہ ،               | مدینہ منورہ میں رہائش پذیر تھے، | 179ھ میں وفات پائی۔      |

(۱۱) امام شعبی، امام زہری، امام مکحول اور قاضی ابو بکر حزی  
یعنی کی قابل قدر تصانیف عہد تابعین ہی کی یاد  
گاریں۔ (حافظت حدیث)

(۱۲) جامع سفیان ثوری، جامع ابن المبارک، جامع امام اوزاعی، جامع ابن جریر، مندا ابوحنیفہ، کتاب الخراج  
قاضی ابو یوسف، کتاب الٹار امام محمد جیسی بلند پایہ کتب اسی عہد میں لکھی گئیں۔ (آنینہ پروینیت، حصہ  
چہارم)

### عہد تابعین کے بعد:

عہد تابعین (181ھ) میں تدوینِ حدیث کی ان انقلاب آفرین کوششوں کے بعد یہ کام اس قدر  
تیزی سے ہوا کہ تیسرا صدی میں صرف مند<sup>①</sup> کی طرز پر مرتب کی گئی کتب کی تعداد سو سے زائد ہے۔ اسی  
عہد مبارک میں حدیث شریف کی سب سے زیادہ مقبول اور متداول کتب سنن داری، صحیح بخاری، صحیح مسلم،  
سنن ابو داؤد، جامع ترمذی، سنن ابن ماجہ، سنن نسائی مرتب کی گئیں۔<sup>②</sup>

مذکورہ بالا حلقہ کے پیش نظر ہم پورے یقین سے کہہ سکتے ہیں کہ:

اولاً : احادیث صحیح کا غالب ترین حصہ رسول اللہ ﷺ کی حیات طیبہ میں لکھا چکا تھا۔

ثانیاً : چونکہ عہد نبوی ﷺ اور عہد صحابہ رضی اللہ عنہم کا تمام تحریری سرماہی تابعین کی مرتب کردہ کتب میں موجود  
ہے، لہذا کتابتِ حدیث اور تدوینِ حدیث کی مساعی جیلیہ میں عہد نبوی ﷺ سے لے کر آج تک  
کہیں بھی انقطاع اور تعطیل پیدا نہیں ہوا۔

ثالثاً : احادیث صحیح کا جو ذخیرہ آج ہمارے پاس موجود ہے وہ بلاشبہ من وحن ایک محفوظ اور مضبوط زنجیر  
کی باہم مربوط کریں کے ذریعہ رسول اکرم ﷺ کی ذات بارکات سے بعد میں آنے والی نسلوں  
میں منتقل ہوا ہے۔

قارئین کرام! اندازہ فرمائیے کہ رسول اکرم ﷺ کے دو یا اڑھائی سو سال بعد تدوینِ حدیث کا

① مند حدیث کی وہ کتاب ہے جس میں تمام احادیث حروفِ گنجی کے اقتدار سے الگ الگ صحابہ کرام ﷺ کے نام سے ترتیب دی گئی ہوں۔

② تحریر تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو، تدوینِ حدیث از مناشر احسن گیلانی، مقدمہ اختاب حدیث از عبد الغفار حسن عمر پوری، تاریخ تدوینِ حدیث از اکبر محمد زیر صدیقی، حافظتِ حدیث از اکبر خالد علوی، آئینہ پروینیت از مولانا عبدالرحمن کیلانی رضی اللہ عنہم

پروپیگنڈہ کس قدر بے بنیاد اور من گھڑت ہے۔ درحقیقت حدیث کے خلاف اس ساری سی نا مراد کا اصل مقصد مذکورہ بالا یاد گیر تمام اعتراضات کے پردے میں مسلم معاشرے کو کتاب و سنت کی پابندیوں سے آزاد کرنا اور مغرب کی مادر پدر آزاد تہذیب کو مسلمانوں پر مسلط کرنا ہے جس میں مذکرین حدیث ان شاء اللہ کبھی بھی کامیاب نہیں ہو سکیں گے۔

اپنی ملت پر قیاس اقوام مغرب سے نہ کر  
خاص ہے ترکیب میں قوم رسول ہاشمی



## النِّيَّةُ

### نیت کے مسائل

#### مسئلہ 1 اعمال کے اجر و ثواب کا دار و مدار نیت پر ہے۔

عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ يَقُولُ (إِنَّمَا الْأَعْمَالَ بِالنِّيَّاتِ وَإِنَّمَا لِكُلِّ أَفْرِيٍّ مَا تَوَى فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى دُنْيَا يُصِيبُهَا أَوْ إِلَى انْفَرَاءٍ يَنْكِحُهَا فِيهِ هِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ) رَوَاهُ الْمَعَارِفُ ①

حضرت عمر بن خطاب رض کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے ہوئے سن ہے ”اعمال کا دار و مدار نیتوں پر ہے، ہر شخص کو وہی ملے گا جس کی اس نے نیت کی، لہذا جس شخص نے دنیا حاصل کرنے کی نیت سے ہجرت کی اسے دنیا ملے گی اور جس نے کسی عورت سے نکاح کے لئے ہجرت کی اسے عورت ہی ملے گی، پس مہاجر نے جس مقصد کے لئے ہجرت کی اس کی ہجرت اسی چیز کے لئے سمجھی جائے گی۔“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ (إِنَّ اللَّهَ لَا يَنْظُرُ إِلَى صُورِكُمْ وَأَفْوَالِكُمْ وَلِكُنْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ وَأَعْمَالِكُمْ) رَوَاهُ مُسْلِمٌ ②

حضرت ابو ہریرہ رض کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ”اللہ تمہاری شکل و صورت اور ماول (کی مقدار) کو نہیں دیکھتا بلکہ تمہارے دلوں اور اعمال (کے خلوص) کو دیکھتا ہے۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔



① باب کیف کان بدء الوحی الی رسول الله ﷺ

② کتاب البر والصلة ، باب المسلم اخو المسلم لا یظلمه و لا یخذله

## تَعْرِيفُ الْسُّنَّةِ

### سنت کی تعریف

**مسئلہ 2** سنت کا الغوی معنی طریقہ یاراستہ ہے۔ (خواہ اچھا ہو یا بُرا)

عَنْ أَبِي جُحَيْفَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((مَنْ سَنَ شَيْءًا فَعَمِلَ بِهَا بَعْدَهُ كَانَ لَهُ أَجْرٌ وَمِثْلُ أَجْوَرِهِمْ مِنْ خَيْرٍ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَجْوَرِهِمْ شَيْئًا وَمَنْ سَنَ شَيْءًا سَيِّئَهُ فَعَمِلَ بِهَا بَعْدَهُ كَانَ عَلَيْهِ وِزْرٌ وَمِثْلُ أَوْزَارِهِمْ مِنْ خَيْرٍ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيْئًا)) رَوَاهُ أَبْنُ مَاجَةَ ①

حضرت ابو جھیفہ رض کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”جس شخص نے کوئی اچھا طریقہ جاری کیا اور اس کے بعد اس پر عمل کیا گیا، تو جاری کرنے والے کو اپنے عمل کا ثواب بھی ملے گا اور اس اچھے طریقے پر چلنے والے دوسرے لوگوں کے عمل کا ثواب بھی ملے گا جبکہ عمل کرنے والے لوگوں کے اپنے ثواب میں سے کوئی کمی نہیں کی جائے گی اور جس شخص نے کوئی برادری طریقہ جاری کیا جس پر اس کے بعد عمل کیا گیا تو اس پر اپنا گناہ بھی ہو گا اور ان لوگوں کا گناہ بھی جنمہوں نے اس پر عمل کیا جبکہ برے طریقے پر عمل کرنے والے لوگوں کے اپنے گناہوں سے کوئی کمی نہیں کی جائے گی۔“ اسے ابن ماجہ نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 3** شرعی اصطلاح میں سنت کا مطلب رسول اکرم ﷺ کا طریقہ ہے۔

عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((فَمَنْ رَغَبَ عَنْ سُنْتِي فَلَيْسَ مِنِّي)) رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ ②

حضرت انس بن مالک رض کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”جس نے میرے طریقہ پر چلنے

① صحیح سنن ابن ماجہ ، للالبانی ، الجزء الاول ، رقم الحديث 172

② کتاب النکاح ، باب الترغیب فی النکاح

سے گریز کیا وہ مجھ سے نہیں۔“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

عَنْ طَلْحَةَ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَوْفٍ قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَلَفَ أَبْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا عَلَى جَنَازَةِ فَقَرَأَ بِفَاتِحةِ الْكِتَابِ قَالَ لِيَعْلَمُوا أَنَّهَا سُنَّةٌ . رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ ①  
حضرت طلحہ بن عبد اللہ بن عوف رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ میں نے حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کے پیچے نمازِ جنازہ پڑھی، تو انہوں نے اس میں سورہ فاتحہ پڑھی اور فرمایا ”(میں نے یہ اس لئے پڑھی ہے تاکہ) لوگوں کو علم ہو جائے کہ یہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا طریقہ ہے۔“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 4** سنت کی تین قسمیں ہیں ① سنت قولی ② سنت فعلی ③ سنت

تقریری۔

**مسئلہ 5** رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی زبانی ارشادِ مبارک ”سنت قولی“ کہلاتا ہے، جس کی مثال درج ذیل ہے۔

عَنْ حُذَيْفَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ((إِنَّ الشَّيْطَانَ يَسْتَحِلُ الطَّعَامَ أَنْ لَا يُذَكَّرَ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ)) رَوَاهُ مُسْلِمٌ ②  
حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ”اگر کھانا کھانے سے پہلے ”بسم اللہ“ نہ پڑھی جائے، تو شیطان اس کھانے کا پنچ لئے حلال سمجھ لیتا ہے۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 6** رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے عملِ مبارک کو ”سنت فعلی“ کہتے ہیں، جس کی

مثال درج ذیل ہے۔

عَنْ نَعْمَانَ بْنِ بَشِيرٍ قَالَ : كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ((يُسَوِّي صُفُوفَنَا إِذَا قُنَّا لِلصَّلَاةِ فَإِذَا اسْتَوَيْنَا كَبَرَ)) رَوَاهُ أَبُو دَاوُدٍ ①  
(صحیح)

حضرت نعمان بن بشیر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں جب ہم نماز کے لئے کھڑے ہوتے تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

① کتاب الجنائز، باب قراءة فاتحة الكتاب على الجنائز

② کتاب الاطعمة، باب التسمية على الطعام

ہماری صفائی درست فرماتے، جب ہم سیدھے کھڑے ہو جاتے تو ”اللہ اکبر“ کہہ کر نماز شروع فرماتے۔ اسے ابو داؤد نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 7** رسول اکرم ﷺ کی موجودگی میں جو کام کیا گیا ہوا اور آپ ﷺ نے خاموشی اختیار فرمائی ہو یا اس پر اظہار پسندیدگی کیا ہو، اسے ”سنّت تقریری“ کہتے ہیں، جس کی مثال درج ذیل ہے۔

عَنْ قَيْسِ بْنِ عَمْرٍو ۖ قَالَ رَأَى رَسُولَ اللَّهِ ۚ رَجُلًا يُصَلِّي بَعْدَ صَلَاةِ الصُّبْحِ رَكْعَتَيْنِ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ۝ ((صَلَاةُ الصُّبْحِ رَكْعَانِ)) فَقَالَ الرَّجُلُ إِنِّي لَمْ أَكُنْ صَلَّيْتُ الرَّكْعَتَيْنِ الَّتَّيْنِ قَبْلَهُمَا فَصَلَّيْتُهُمَا إِلَّا فَسَكَتَ رَسُولُ اللَّهِ ۝ . رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ ②

(صحیح)

حضرت قیس بن عمرو رضی اللہ عنہ کہتے ہیں، نبی اکرم ﷺ نے ایک آدمی کو صبح کی نماز کے بعد دو رکعتیں پڑھتے دیکھا تو فرمایا ”صبح کی نمازو دورکعت ہے“ اس آدمی نے جواب دیا ”میں نے فرض نماز سے پہلے کی دو رکعتیں نہیں پڑھی تھیں، لہذا اب پڑھی ہیں۔“ رسول اللہ ﷺ یہ جواب سن کر خاموش ہو گئے۔ (یعنی اس کی اجازت دے دی) اسے ابو داؤد نے روایت کیا ہے۔

۱۱۳

① صحیح سنن ابن داؤد، للالبانی، الجزء الاول، رقم الحديث 619

② صحیح سنن ابن داؤد، للالبانی، الجزء الاول، رقم الحديث 1128

## السَّنَّةُ فِي ضَوْءِ الْقُرْآنِ

### سنت قرآن مجید کی روشنی میں

**مسئلہ 8** دین کے معاملے میں رسول اکرم ﷺ کے حکم کی اطاعت کرنا فرض

ہے۔

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَوَلُّوَنَّهُ وَإِنَّمَا تَسْمَعُونَ﴾ (20:8)

”اے لوگو، جو ایمان لائے ہو! اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کی اطاعت کرو اور بات سن لینے کے بعد اس سے منہ نہ موڑو۔“ (سورہ انفال، آیت نمبر 20)

﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَأَقْتُلُوا الزَّكَاءَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرَحَّمُونَ﴾ (56:24)

”نماز قائم کرو، زکاۃ دو اور رسول کی اطاعت کرو، امید ہے کہ تم پر حم کیا جائے گا۔“ (سورہ نور، آیت نمبر 56)

﴿مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أطَاعَ اللَّهَ وَمَنْ تَوَلَّ فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِظًا﴾ (80:4)

”جس نے رسول کی اطاعت کی اس نے دراصل اللہ تعالیٰ کی اطاعت کی اور جس نے رسول کی اطاعت سے منہ پھیرا (اس کا وباں اسی پر ہوگا) ہم نے آپ کو ان پر پاسبان بنا کر نہیں بھیجا۔“ (سورہ نساء، آیت نمبر 80)

﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا لِيُطَّاعَ يَأْذِنُ اللَّهُ﴾ (64:4)

”ہم نے جو بھی رسول بھیجا ہے وہ اس لئے کہ اللہ کے حکم سے اس کی اطاعت کی جائے۔“ (سورہ نساء، آیت نمبر 64)

﴿وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرَحَّمُونَ﴾ (132:3)

”اللہ اور رسول کی اطاعت کروتا کہ تم پر حم کیا جائے۔“ (سورہ آل عمران، آیت نمبر 132)

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِكُمْ مِنْكُمْ قَانِتُونَ فَإِنَّمَا كَثُرَتْ فِي الْأَرْضِ فَرُدُودٌ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَخْسَنُ تَأْوِيلًا﴾ (59:4)

”اے لوگو، جو ایمان لائے ہو! اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرو اور ان لوگوں کی جو تم میں سے صاحب امر ہوں، پھر اگر تمہارے درمیان کبھی معاملہ میں اختلاف پیدا ہو جائے تو اسے اللہ اور اس کے رسول کی طرف پٹا دو اگر تم واقعی اللہ اور روز آخرت پر ایمان رکھتے ہو یعنی ایک صحیح طریقہ ہے اور ثواب کے لحاظ سے بھی اچھا ہے۔“ (سورہ نساء، آیت نمبر 59)

**وضاحت :** اللہ تعالیٰ کی طرف لوٹانے کا مطلب قرآن پاک کی طرف رجوع کرنا ہے اور رسول کی طرف لوٹانے کا مطلب آپ ﷺ کی حیات طیبہ میں آپ ﷺ کی ذات مقدس تھی، لیکن آپ ﷺ کی وفات کے بعد اس سے مرا آپ کی سنت مطہرہ اور احادیث مبارکہ ہیں۔

﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا﴾ (65:4)

”اے محمد! تمہارے رب کی قسم، لوگ کبھی مومن نہیں ہو سکتے جب تک کہ اپنے (تمام) باہمی اختلافات میں تم کو فیصلہ کرنے والا نہ مان لیں پھر جو بھی فیصلہ تم کرو اس پر اپنے دلوں میں کوئی شکی محسوس نہ کریں، بلکہ سر بر تسلیم کر لیں۔“ (سورہ نساء، آیت نمبر 65)

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلَا تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ﴾ (33:47)

اے لوگو، جو ایمان لائے ہو! اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرو (اور اطاعت سے منہ موز کر) اپنے اعمال ضائع نہ کرو۔“ (سورہ محمد، آیت نمبر 33)

﴿وَمَا أَنْكُمُ الرَّسُولُونَ فَخُلُوذُهُ وَمَا نَهَكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَأَقْوِوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ هَدِينَ﴾ (7:59)

”جو کوئی رسول تمہیں دے وہ لے لوا اور جس چیز سے تمہیں روک دے اس سے رک جاؤ اور اللہ سے ڈر جاؤ بے شک اللہ سخت عذاب دینے والا ہے۔“ (سورہ حشر، آیت نمبر 7)

**مسئلہ 9** رسول اکرم ﷺ کی اطاعت اور اتباع، کامیابی کی ضمانت ہے۔

﴿وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَى اللَّهَ وَيَقْهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَانِزُونَ﴾ (52:24)  
 ”جو لوگ اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کریں اللہ سے ذریں اور اس کی نافرمانی سے بچیں، وہی کامیاب ہیں۔“ (سورہ نور، آیت نمبر 52)

﴿إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَخْكُمْ يَنْهَمُ أَن يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطَقْنَا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ (51:24)  
 ”ایمان لانے والوں کا کام تو یہ ہے کہ جب وہ اللہ اور اس کے رسول کی طرف بلائے جائیں تاکہ رسول ان کے معاملات کا فیصلہ کرے تو وہ کہہ دیں ہم نے بات سن لی اور اطاعت اختیار کی، ایسے لوگ ہی کامیاب ہونے والے ہیں۔“ (سورہ نور، آیت نمبر 51)

﴿وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزاً عَظِيمًا﴾ (71:33)  
 ”جس نے اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کی اس نے بڑی کامیابی حاصل کی۔“ (سورہ احزاب، آیت نمبر 71)

﴿وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ يُذْخَلَهُ جَنَّةً تَعْجِيزِي مِنْ تَعْجِيزِهَا الْآنَهُرُ خَلِدِينَ فِيهَا وَ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ﴾ (13:4)  
 ”جو شخص اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرے گا اللہ سے ایسے باغوں میں داخل کرے گا جن کے نیچے نہیں، بتی ہوں گی جہاں وہ ہمیشہ رہے گا اور یہی سب سے بڑی کامیابی ہے۔“ (سورہ نساء، آیت نمبر 13)

**مسئلہ 10** اللہ تعالیٰ اور رسول اللہ ﷺ کے حکم کے مطابق کئے گئے اعمال کا

بھرپور اجر و ثواب ملے گا۔

﴿وَإِن تُطِينُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ لَا يَلْعَمُكُم مِنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئًا إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ (14:49)  
 ”اگر تم لوگ اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرو گے تو تمہارے اعمال کے اجر و ثواب میں کوئی کمی نہیں۔“

نہیں کرے گا (اطاعت کرنے والوں کے لئے) اللہ یقیناً بخشے والا اور حرم فرمانے والا ہے۔” (سورہ جبرات، آیت نمبر 14)

**مسئلہ 11** گناہوں کی مغفرت رسول اکرم ﷺ کے اتباع کے ساتھ مشروط ہے۔

﴿ قُلْ إِنَّ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُخْبِئُكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (31:3)

”اے نبی! ان سے کہہ دو کہ اگر تم (حقیقت میں) اللہ سے محبت کرتے ہو تو میری اتباع کرو اللہ میں سے محبت کرے گا اور تمہاری خطاوں کو معاف فرمائے گا، وہ بڑا معاف کرنے والا اور رحیم ہے۔“ (سورہ آل عمران، آیت نمبر 31)

**مسئلہ 12** اللہ تعالیٰ اور رسول اکرم ﷺ کی اطاعت کرنے والے لوگ قیامت کے دن نبیوں، صدیقوں، شہیدوں اور نیک لوگوں کے ساتھ ہوں گے۔

﴿ وَمَنْ يُطِيعُ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الْدِيَنِ أَعْمَالُهُمْ مِنَ النَّبِيِّنَ وَالصِّدِّيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّلِيْحِينَ وَحَسْنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا ﴾ (69:4)

”جو لوگ اللہ اور رسول کی اطاعت کریں گے وہ (قیامت کے دن) ان لوگوں کے ساتھ ہوں گے جن پر اللہ تعالیٰ نے انعام فرمایا ہے یعنی انبیاء، صدیقوں، شہداء اور صالحین، ان لوگوں کی رفاقت کتنی اچھی ہے۔“ (سورہ نساء، آیت نمبر 69)

**مسئلہ 13** اللہ تعالیٰ اور رسول اکرم ﷺ پر ایمان لانے کے باوجود بعض لوگ عملًا اللہ اور رسول ﷺ کا حکم نہیں مانتے، ایسے لوگ مومن نہیں۔

﴿ وَيَقُولُونَ آمَنَّا بِاللَّهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ثُمَّ يَعْوَلُ فَرِيقٌ مِنْهُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَمَا أُولَئِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ ۝ وَإِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَخْكُمْ بَيْنَهُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُمْ مُغْرِضُونَ ۝﴾ (48-47:24)

”لوگ کہتے ہیں کہ ہم اللہ اور رسول پر ایمان لائے ہیں اور ہم نے اطاعت قول کی ہے پھر (اقرار

کرنے کے بعد) ان میں سے ایک گروہ (اطاعت سے) منہ پھیر لیتا ہے۔ ایسے لوگ ہرگز مون نہیں (کیونکہ) جب ان کو اللہ اور رسول کی طرف بلا یا جاتا ہے تاکہ رسول ان کے باہمی معاملات کا فیصلہ کرے تو ان میں سے ایک فریق کتراجاتا ہے۔“ (سورہ نور، آیت نمبر 47-48)

**﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَى مَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنَافِقِينَ يَصْدُونَ عَنْكَ صُدُودًا﴾ (61:4)**

”جب ان سے کہا جاتا ہے کہ آؤ اس چیز کی طرف جو اللہ نے نازل کی ہے اور آؤ رسول کی طرف تو ان منافقوں کو تم دیکھتے ہو کہ تمہاری طرف آنے سے رک جاتے ہیں۔“ (سورہ نساء، آیت نمبر 61)

**﴿قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلُّوْا فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْكُفَّارِ﴾ (32:3)**

”اے نبی! کہہ دیجئے اللہ اور رسول کی اطاعت کرو اور اگر لوگ اللہ اور رسول کی اطاعت سے منہ موڑیں (تو انہیں معلوم ہونا چاہئے کہ) اللہ یقیناً کافروں کو پسند نہیں کرتا۔“ (سورہ آل عمران، آیت نمبر 32)

**مسئلہ 14** اللہ تعالیٰ اور رسول اکرم ﷺ کی اطاعت نہ کرنے کا نتیجہ باہمی

انتشار اور لڑائی جنگرے ہیں۔

**﴿وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَازَعُوا فَتَفَشِّلُوا وَتَذَهَّبَ رِيحُكُمْ وَاضْبِرُوا إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ﴾ (46:8)**

”اے لوگو، جو ایمان لائے ہو) اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرو اور آپس میں بھگڑاہ کرو ورنہ تمہارے اندر کمزوری پیدا ہو جائے گی اور تمہاری ہوا کھڑ جائے گی، صبر سے کام لو اللہ تعالیٰ یقیناً صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔“ (سورہ انفال، آیت نمبر 46)

**مسئلہ 15** رسول اللہ ﷺ کے حکم کی موجودگی میں کسی دوسرے کے حکم پر عمل

کرنے کی دین اسلام میں کوئی گنجائش نہیں۔

**مسئلہ 16** اللہ اور رسول ﷺ کی نافرمانی صرتح گمراہی ہے۔

**﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قُضِيَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَفْرَأَ أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخَيْرَةُ﴾**

منْ أَفْرِيْهُمْ وَمَنْ يَعْصِي اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ حَتَّى لَا يُبَيِّنَأْ ۝ (36:33)

”کسی مومن مواد اور عورت کو یہ حق نہیں ہے کہ جب اللہ اور اس کا رسول کسی معااملے کا فیصلہ کر دیں تو پھر اسے اپنے معااملے میں خود فیصلہ کرنے کا اختیار حاصل رہے اور جو کوئی اللہ اور اس کے رسول کی نافرمانی کرے وہ صرٹ گمراہی میں پڑ گیا۔ (سورہ احزاب، آیت نمبر 36)

**مسئلہ 17** اللہ تعالیٰ اور رسول اکرم ﷺ کی نافرمانی کرنے والے اپنے انجام

کے خود مددار ہوں گے۔

﴿وَأَطِّيْعُوا اللَّهَ وَأَطِّيْعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَرُوا فَإِنْ تَوَلَُّمْ فَأَعْلَمُوا أَنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ ۝ (92:5)

”لوگو! اللہ اور رسول کی اطاعت کرو اور نافرمانی سے باز آ جاؤ لیکن اگر تم نے حکم نہ مانا تو جان لو کہ ہمارے رسول پر صاف صاف پیغام پہنچا دینے کے علاوہ کوئی ذمہ داری نہیں۔“ (سورہ مائدہ، آیت نمبر 92)

﴿وَأَطِّيْعُوا اللَّهَ وَأَطِّيْعُوا الرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلَُّمْ فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ ۝ (12:64)

”اللہ اور رسول کی بات مانو اور اگر نہ مانو گے تو یاد رکھو ہمارے رسول پر صاف صاف حق بات پہنچا دینے کی ذمہ داری ہے۔“ (سورہ تباہ، آیت نمبر 12)

﴿قُلْ أَطِّيْعُوا اللَّهَ وَأَطِّيْعُوا الرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلُّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُمِّلَ وَعَلَيْكُمْ مَا حُمِّلْتُمْ وَإِنْ تُطِيعُوهُ تَهْدَوْا وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ ۝ (54:24)

”(اے محمد!) کہہ دیجئے کہ اللہ کی اطاعت کرو، رسول کی اطاعت کرو اور اگر نہیں کرتے تو خوب سمجھ لو کہ رسول پر جس (فرض یعنی رسالت) کا بوجھ ڈالا گیا ہے وہ صرف اسی کا ذمہ دار ہے اور تم پر جس (فرض یعنی اطاعت) کا پار ڈالا گیا ہے اس کے ذمہ دار تم ہو اگر رسول کی اطاعت کرو گے تو ہدایت پاؤ گے ورنہ رسول کی ذمہ داری اس سے زیادہ کچھ نہیں کہ صاف صاف حکم پہنچا دے۔“ (سورہ نور، آیت نمبر 54)

**مسئلہ 18** اللہ تعالیٰ اور رسول اکرم ﷺ کی نافرمانی کی سزا جہنم اور رسوائگن

عذاب ہے۔

﴿وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ يُذْخَلُهُ جَنَّتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ وَمَنْ يَوْمًا يَعْذَبْهُ

عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ (17:48)

”جو شخص اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرے گا اسے اللہ ان جنتوں میں داخل فرمائے گا جن کے نیچے نہیں بہہ رہی ہوں گی اور جو شخص اللہ اور رسول کی اطاعت سے منہ پھیرے گا وہ اسے دردناک عذاب دے گا۔“ (سورہ فتح، آیت نمبر 17)

**مسئلہ 19** حیلے اور بہانے تلاش کر کے اللہ تعالیٰ اور رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے احکامات سے پہلو ہی کرنا دردناک عذاب کا باعث ہے۔

﴿لَا تَجْعَلُوا ذِعَاءَ الرَّئِسُولِ بَيْنَكُمْ كَذُّعَاءَ بَقْضِكُمْ بَعْضًا قَذْيَعْلُمُ اللَّهُ الَّذِينَ

يَتَسَلَّلُونَ مِنْكُمْ لِوَادِأَ فَلَيَخْلُدُ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ

أَلِيمٌ ﴾ (63:24)

”مسلمانو! رسول کے بلا نے کو اپنے درمیان ایک دوسرے کو بلا نے کی طرح نہ سمجھ بیٹھو، اللہ ان لوگوں کو خوب جانتا ہے جو تم میں سے ایک دوسرے کی آڑ لیتے ہوئے چپکے سے کھسک جاتے ہیں۔ رسول کے حکم کی خلاف ورزی کرنے والوں کو درنا چاہئے کہ وہ کسی فتنے میں گرفتار نہ ہو جائیں یا ان پر دردناک عذاب نہ آجائے۔“ (سورہ نور، آیت نمبر 63)

## فضل السنّة

### سنت کی فضیلت

**مسئلہ 20** سنت کی اتباع کرنے والے کو رسول اللہ ﷺ نے جنت کی خوشخبری

دی ہے۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ ((كُلُّ أُمَّىٍ يَذْخُلُونَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ أَنْهَىٰ))  
قَالُوا : يَا رَسُولَ اللَّهِ وَمَنْ يَأْبَى ؟ قَالَ ((مَنْ أَطَاعَنِي دَخَلَ الْجَنَّةَ وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ  
أَنْهَىٰ)) رَوَاهُ البَخَارِيُّ ①

حضرت ابو ہریرہ رض کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”میری امت کے سارے لوگ جنت  
میں جائیں گے، سوائے ان لوگوں کے جنہوں نے انکار کیا۔“ صحابہ کرام رض نے عرض کیا ”یا رسول اللہ  
ﷺ! انکار کس نے کیا؟“ آپ ﷺ نے فرمایا ”جس نے میری اطاعت کی وہ جنت میں داخل ہوگا، جس  
نے میری نافرمانی کی اس نے انکار کیا۔ (اور وہ جنت میں نہیں جائے گا)“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 21** رسول اللہ ﷺ کی اطاعت اور فرمانبرداری اللہ کی اطاعت اور

فرمانبرداری ہے۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ قَالَ ((مَنْ أَطَاعَنِي فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ وَمَنْ يَعْصِنِي  
فَقَدْ عَصَى اللَّهَ وَمَنْ يُطِيعِ الْأَمِيرَ فَقَدْ أَطَاعَنِي وَمَنْ يَعْصِ الْأَمِيرَ فَقَدْ عَصَانِي)) رَوَاهُ  
مُسْلِمٌ ②

حضرت ابو ہریرہ رض کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”جس نے میری اطاعت کی اس نے اللہ

① کتاب الاعصام بالكتاب والسنّة، باب الاقداء بسنن رسول الله

② مختصر صحيح مسلم، لللبانی، رقم الحديث 1223

کی اطاعت کی، جس نے میری نافرمانی کی اس نے اللہ کی نافرمانی کی اور جس نے امیر کی اطاعت کی، اس نے میری اطاعت کی اور جس نے امیر کی نافرمانی کی اس نے میری نافرمانی کی۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

وضاحت : امیر کی اطاعت کتاب و سنت کے احکام کے ساتھ مشروط ہے۔

### مسئلہ 22 قرآن و سنت پر سختی سے عمل کرنے والے لوگ گمراہیوں سے محفوظ رہیں گے۔

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ خَطَبَ النَّاسَ فِي حَجَّةِ الْوَدَاعِ فَقَالَ ((إِنَّ الشَّيْطَانَ قَدْ يَعْلَمَ أَنَّ يُعَذَّبَ بِأَزْنِقُكُمْ وَلِكُنَّ رَضِيَ أَنْ يُطَاعَ فِيمَا سِوَايَ ذَلِكَ مِمَّا تَحَاقِرُونَ مِنْ أَعْمَالِكُمْ فَاخْذُرُوهَا أَنَّى قَدْ تَرَكْتُ فِنْكُمْ مَا إِنْ اغْتَصَمْتُ بِهِ فَلَنْ تَضْلُلُوا أَبَدًا كِتَابَ اللَّهِ وَسُنْنَةَ نَبِيِّهِ)) رَوَاهُ الْحَاكِمُ ①  
(حسن)

حضرت عبداللہ بن عباس رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حجۃ الوداع کے موقع پر خطبه دیتے ہوئے ارشاد فرمایا ”شیطان اس بات سے مایوس ہو چکا ہے کہ اس سرز میں میں کبھی اس کی بندگی کی جائے گی لہذا اب وہ اسی بات پر مطمئن ہے کہ (شرک کے علاوہ) وہ اعمال جنہیں تم معمولی سمجھتے ہو ان میں اس کی میروی کی جائے، لہذا (شیطان سے ہر وقت) خبردار رہو اور (سنو) میں تمہارے درمیان وہ چیز چھوڑے جا رہا ہو جسے مضبوطی سے تھامے رکھو گے تو کبھی گمراہ نہیں ہو گے اور وہ ہے اللہ کی کتاب اور اس کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت۔“ اسے حاکم نے روایت کیا ہے۔

عَنِ ابْنِ هُرَيْثَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((إِنِّي قَدْ تَرَكْتُ فِنْكُمْ شَيْئَيْنِ لَنْ تَضْلُلُوا بَعْدَهُمَا كِتَابَ اللَّهِ وَ سُنْنَتِي)) رَوَاهُ الْحَاكِمُ ②  
(صحیح)

حضرت ابو ہریرہ رض کہتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ”میں تمہارے درمیان دو ایسی چیزیں چھوڑے جا رہا ہوں کہ اگر ان پر عمل کرو گے تو کبھی گمراہ نہیں ہو گے ایک اللہ کی کتاب اور دوسری میری سنت۔“ اسے حاکم نے روایت کیا ہے۔

① صحیح الترغیب والترہیب ، للالبانی ، الجزء الاول ، رقم الحديث 36

② صحیح جامع الصفیر ، للالبانی ، الجزء الثالث ، رقم الحديث 2937

**مسئلہ 23** امت میں اختلاف کے وقت نبی اکرم ﷺ کی سنت پر مضبوطی سے  
جسے رہنا ہی نجات کا باعث ہوگا۔

عَنِ الْعُرْبَاضِ بْنِ سَارِيَةٍ قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَاتَ يَوْمٍ ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَيْنَا فَوَعَظَنَا مَوْعِظَةً بَلِいْغَةً فَرَأَتُ مِنْهَا الْعَيْوَنُ، وَوَجَلَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ، فَقَالَ قَاتِلٌ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ! كَانَ هَذِهِ مَوْعِظَةً مُوَدِّعَةً فَمَاذَا تَعْهِدُ إِلَيْنَا فَقَالَ ((أُوصِيْكُمْ بِتَقْوَى اللَّهِ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ عَبْدًا حَبَشِيًّا فِي أَنَّهُ مَنْ يَعْشُ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيَرِي إِخْتِلَافًا كَثِيرًا فَعَلَيْكُمْ بِسُنْتِنِي وَسُنْتِ الْخُلَفَاءِ الْمُهَدِّدِينَ الرَّاشِدِينَ، تَمَسَّكُوا بِهَا وَعَضُوا عَلَيْهَا بِالْتَّوَاجِدِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُخْدَنَاتِ الْأَمْوَرِ فَإِنَّ كُلُّ مُخْدَنَةٍ بِذَنْعَةٍ وَكُلُّ بِذَنْعَةٍ ضَلَالٌ)) رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ ①

(صحیح)

حضرت عرباض بن ساریہ رض کہتے ہیں کہ ایک روز رسول اللہ ﷺ نے ہمیں نماز پڑھائی، نماز کے بعد ہماری طرف توجہ فرمائی اور ہمیں برا موثر و عظفر مایا جس سے لوگوں کے آنسو بھر لئے اور دل کا پاٹ اٹھے ایک آدمی نے عرض کیا "یا رسول اللہ ﷺ! آج آپ نے اس طرح وعظ فرمایا ہے جیسے یہ آپ کا آخری وعظ ہو، ایسے وقت میں آپ ہمیں کس چیز کی تاکید فرماتے ہیں؟ ہمیں کچھ وصیت بھی فرمادیجئے۔" رسول اللہ ﷺ نے فرمایا "میں تمہیں اللہ تعالیٰ سے ڈرنے، اپنے امیر کی بات سننے اور اس کی اطاعت کرنے کی وصیت کرتا ہوں، خواہ تمہارا امیر جب شی خلام ہی کیوں نہ ہو (اور یاد رکھو) جو لوگ میرے بعد زندہ رہیں گے وہ امت میں بہت زیادہ اختلافات دیکھیں گے۔ ایسے حالات میں میری سنت پر عمل کرنے کو لازم ہا یعنی اور ہدایت یافتہ خلفائے راشدین کے طریقے کو تھامے رکھنا اور اس پر مضبوطی سے جسے رہنا نیز دین میں پیدا کی گئی تھی با توں (بدعتوں) سے بچنا کیونکہ دین میں ہر ہنی چیز بدعت ہے اور ہر بدعت گمراہی ہے۔" اسے ابو داؤد نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 24** سنت رسول ﷺ زندہ کرنے والے کو اپنے ثواب کے علاوہ ان تمام  
لوگوں کا ثواب بھی ملتا ہے جو اس کے بعد اس سنت پر عمل کرتے ہیں۔

① صحیح سنن ابی داؤد، للالبانی، الجزء الثالث، رقم الحدیث 3851

عَنْ كَفِيرٍ بْنِ عَنْدَةَ اللَّهِ بْنِ عَمْرُو بْنِ عَوْفِ الْمُزَنِيِّ حَدَّثَنِي أَبِي عَنْ جَدِّي أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ ((مَنْ أَخْيَا سَنَةً مِنْ سُنْتِي فَعَمِلَ بِهَا النَّاسُ كَانَ لَهُ مِثْلُ أَجْرِ مَنْ عَمِلَ بِهَا لَا يَنْقُصُ مِنْ أُجْرِهِمْ شَيْئاً وَمَنْ ابْتَدَعَ بِذَعَةً فَعَمِلَ بِهَا كَانَ عَلَيْهِ أَوْزَارُ مَنْ عَمِلَ بِهَا لَا يَنْقُصُ مِنْ أَوْزَارِ مَنْ عَمِلَ بِهَا شَيْئاً)) رَوَاهُ أَبْنُ مَاجَةَ ①

(صحیح)

حضرت کثیر بن عبد اللہ بن عمرو بن عوف مرنیؑ فرماتے ہیں کہ مجھ سے میرے باپ نے، میرے باپ سے میرے دادا نے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”جس نے میری سنتوں میں سے کوئی ایک سنت زندہ کی اور لوگوں نے اس پر عمل کیا تو سنت زندہ کرنے والے کو بھی اتنا ہی ثواب ملے گا جتنا اس سنت پر عمل کرنے والے تمام لوگوں کو طے گا جبکہ لوگوں کے اپنے ثواب میں سے کوئی کمی نہیں کی جائے گی اور جس نے کوئی بدعت جاری کی اور پھر اس پر لوگوں نے عمل کیا تو بدعت جاری کرنے والے پر ان تمام لوگوں کا گناہ ہو گا جو اس بدعت پر عمل کریں گے جبکہ بدعت پر عمل کرنے والے لوگوں کے اپنے گناہوں کی سزا سے کوئی چیز کم نہیں ہوگی۔ (یعنی وہ بھی پوری پوری سزا پائیں گے)“ اسے ابن ماجہ نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 25** سنت رسول ﷺ دوسرے تک پہنچانے والوں کے لئے رسول اللہ

صلی اللہ علیہ وسلم کی دعا ہے۔

عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ أَبِيهِ عَنِ النَّبِيِّ قَالَ ((نَصَرَ اللَّهُ إِمْرَأً سَمِعَ مِنَ حَدِيبَةَ فَبَلَغَهُ رَبُّ مُبْلِغٍ أَخْفَظَ مِنْ سَامِعٍ)) رَوَاهُ أَبْنُ مَاجَةَ ②

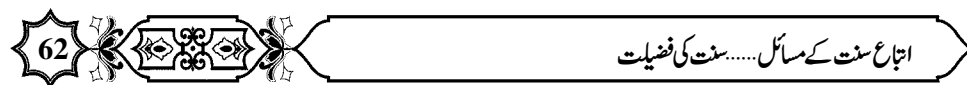
(صحیح)

حضرت عبد الرحمن بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ اپنے باپ سے اور وہ نبی اکرم ﷺ سے روایت کرتے ہیں کہ آپ ﷺ نے فرمایا ”اللہ تعالیٰ اس آدمی کو توتاڑہ رکھے جس نے ہم سے حدیث سنی اور اسے (جوں کا توں) آگے پہنچا دیا (کیونکہ) اکثر وہ لوگ جن کو حدیث پہنچائی گئی ہو، وہ سنتے والوں سے زیادہ یاد رکھنے والے ہوتے ہیں۔“ اسے ابن ماجہ نے روایت کیا ہے۔

عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ قَالَ سَمِعْتُ النَّبِيَّ يَقُولُ ((نَصَرَ اللَّهُ إِمْرَأً سَمِعَ مِنَ حَدِيبَةَ

① صحیح سنن ابن ماجہ، للالبانی ،الجزء الاول، رقم الحديث 173

② صحیح سنن ابن ماجہ ، للالبانی ،الجزء الاول، رقم الحديث 189



**فَلَمَّا سَمِعَ قَرْبَةُ مُبْلِغٍ أَوْعَلَى مِنْ سَامِعٍ) رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ ① (صحيح)**

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کہتے ہیں میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سنائے "اللہ تعالیٰ اس شخص کو تروتازہ رکھے جس نے ہم سے کوئی بات سنی اور اس کو اسی طرح دوسروں تک پہنچادیا جس طرح سنی تھی (کیونکہ) بہت سے پہنچائے جانے والے سنے والوں سے زیادہ مادر کھنے والے ہوتے ہیں۔"

اسے ترمذی نے روایت کیا ہے۔



## اَهْمَيَّةُ السُّنَّةِ

### سنت کی اہمیت

**مسئلہ 26** زیادہ ثواب حاصل کرنے کے ارادے سے سنت رسول ﷺ کو ناکافی سمجھ کر غیر مسنون طریقوں پر محنت اور مشقت کرنا آپ ﷺ کی نار انگکی کا باعث ہے۔

**مسئلہ 27** وہی عمل قابل ثواب ہے جو سنت رسول ﷺ کے مطابق ہو۔

عَنْ أَنَسِ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ فِي قَوْلِهِ يَقُولُ جَاءَ رَهْبَانِيَّةً رَهْبِيَّةً إِلَى بَيْوَتِ أَزْوَاجِ النَّبِيِّ يَسْأَلُونَ عَنِ عِبَادَةِ النَّبِيِّ فَلَمَّا أَخْبِرُوا كَانُوكُمْ تَقَالُوْهَا، فَقَالُوا وَأَيْنَ نَحْنُ مِنَ النَّبِيِّ قَدْ غُفرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَأْخَرَ قَالَ أَحَدُهُمْ أَمَا آتَا فَإِنِّي أُصَلِّيُ اللَّيْلَ أَبَدًا وَقَالَ آخَرُ آتَا أَصُومُ الدَّهْرَ وَلَا أَفْطِرُ وَقَالَ آخَرُ آتَا أَغْتَرِلُ النِّسَاءَ فَلَا أَتَزَوَّجُ أَبَدًا فَجَاءَ رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْهِمْ فَقَالَ ((أَنْتُمُ الَّذِينَ قُلْتُمْ كَذَّا وَكَذَّا أَمَا وَاللَّهِ إِنِّي لَا خَشَاكُمْ لِلَّهِ وَأَنْقَاثُكُمْ لَهُ لِكُنْيَّ أَصُومُ وَأَفْطِرُ وَأُصَلِّي وَأَرْقُدُ وَأَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ فَمَنْ رَغَبَ عَنْ سُنْتِي فَلَيْسَ مِنِّي)) رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ ①

حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں تین صحابی ازواج مطہرات علیہما السلام کے گروں میں حاضر ہوئے اور نبی اکرم ﷺ کی عبادت کے بارے میں سوال کیا جب انہیں بتایا گیا تو انہوں نے آپ ﷺ کی عبادت کو کم سمجھا اور آپ میں کہا نی کرم ﷺ کے مقابلے میں ہمارا کیا مقام ہے ان کی تو اگلی بچپنی ساری خطائیں معاف کر دی گئیں ہیں (لہذا ہمیں آپ سے زیادہ عبادت کرنی چاہئے) ان میں سے ایک نے کہا میں ہمیشہ ساری رات نماز پڑھوں گا (آرام نہیں کروں گا) دوسرے نے کہا میں ہمیشہ روزے رکھوں گا اور کبھی ترک نہیں

کروں گا، تیسرے نے کہا میں عورتوں سے الگ رہوں گا اور بھی نکاح نہیں کروں گا جب رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”خبردار! اللہ کی قسم میں تم سب سے زیادہ اللہ تعالیٰ سے ڈرنے والا اور تم سب سے زیادہ پر ہیز گارہوں، لیکن میں روزہ رکھتا ہوں، ترک بھی کرتا ہوں، رات کو قیام بھی کرتا ہوں اور آرام بھی کرتا ہوں، عورتوں سے نکاح بھی کئے ہیں (یاد رکھو) جس نے میری سنت سے منہ موڑا اس کا مجھ سے کوئی تعلق نہیں“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا كَانَ رَسُولُ اللَّهِ إِذَا أَمْرَهُمْ مِنْ الْأَعْمَالِ بِمَا يُطِيقُونَ قَالُوا إِنَّا لَسَنَا كَهْيَنِكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ قَدْ غَفَرَ لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخَرَ فَيَغْضِبُ حَتَّىٰ يُعْرَفَ الغَضَبُ فِي وَجْهِهِ ثُمَّ يَقُولُ (إِنَّمَا تَقَدَّمُ وَأَغْلَمَكُمْ بِاللَّهِ أَنَا) رَوَاهُ الْبَخَارِي ①

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں رسول اللہ ﷺ جب صحابہ کرام نے اپنے کو کسی بات کا حکم فرماتے تو انہی کاموں کا حکم دیتے جنہیں وہ کر سکتے۔ صحابہ کرام نے عرض کرتے ”ہم آپ ﷺ کی طرح (اللہ تعالیٰ کے محبوب) تھوڑے ہیں، آپ ﷺ کی تو اللہ نے اگلی بھی ساری خطا کیں معاف کر دی ہیں (لہذا ہمیں زیادہ عبادت کرنے دیجئے) یہن کر آپ ﷺ اتنا غصے ہوئے کہ اس کے آثار آپ ﷺ کے چہرہ مبارک پر ظاہر ہوئے پھر آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا بے شک میں تم میں سب سے زیادہ پر ہیز گارہوں اور اللہ تعالیٰ کے احکام کے بارے میں سب سے زیادہ جانے والا ہوں۔“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ : صَنَعَ النَّبِيُّ فَرَّخَصَ فِيهِ فَتَزَّهَ عَنْهُ قَوْمٌ فَلَمَّا ذَلِكَ النَّبِيُّ فَخَطَبَ فَحَمِدَ اللَّهَ ثُمَّ قَالَ ((مَا بَالْ أَقْوَامٍ يَتَزَّهُونَ عَنِ الشَّئْءِ أَضْنَعُهُ فَوَاللَّهِ إِنِّي لَا أَعْلَمُهُمْ بِاللَّهِ وَأَهَدُهُمْ لَهُ خَشْيَةً)) مُتَفَقُ عَلَيْهِ ②

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں رسول اللہ ﷺ نے کوئی کام کیا اور لوگوں کو اس کی رخصت دے

① کتاب الإيمان ، باب قول النبي ﷺ أنا اعلمكم بالله

② المؤلم والمرجان ، الجزء الثاني ، رقم الحديث 1518

دی، لیکن کچھ لوگوں نے وہ خصت لینے سے پر ہیز کیا۔ نبی اکرم ﷺ کو پوتہ چلاتا آپ ﷺ نے خطبہ دیا، اللہ تعالیٰ کی حمد و شانہ کے بعد ارشاد فرمایا ”کیا وجہ ہے کہ جو کام میں کرتا ہوں، کچھ لوگ اس سے پر ہیز کرتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی قسم! میں لوگوں کی نسبت اللہ تعالیٰ کی منشا اور مرضی سے زیادہ واقف ہوں اور لوگوں کی نسبت زیادہ اللہ تعالیٰ سے ڈرنے والا ہوں (یعنی تم لوگ نہ تو مجھ سے زیادہ اللہ تعالیٰ کے احکامات سے واقف ہو سکتے ہونہ مجھ سے زیادہ متمنی بن سکتے ہو)“۔ اسے بخاری اور مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 28** رسول اللہ ﷺ کا حکم نہ ماننے والوں کو آپ ﷺ نے سزا دینے کا

فیصلہ فرمایا۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ : قَالَ النَّبِيُّ ﷺ ((لَا تُوَاصِلُونَا)) قَالُوا إِنَّكَ تُوَاصِلُ قَالَ ((إِنِّي لَنَسْأَلُكُمْ إِنِّي أَئِنِّي يُطْعِمُنِي رَبِّي وَيَسْقِينِي)) فَلَمْ يَنْتَهُوا عَنِ الْوَصَالِ قَالَ فَوَاصِلُ بِهِمُ النَّبِيُّ ﷺ يَوْمَئِنْ أَوْ لَيْلَتَيْنِ ثُمَّ رَأَوْ الْهِلَالَ فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ ((لَوْ تَأْخُرَ الْهِلَالُ لِرِذْتُكُمْ كَالْمُنْكَلِ لَهُمْ)) رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ ①

حضرت ابو ہریرہ رض کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”(اظفار کئے بغیر) مسلسل روزے نہ رکھو“۔ صحابہ کرام رض نے عرض کیا ”یا رسول اللہ ﷺ! آپ تو رکھتے ہیں؟“ آپ ﷺ نے فرمایا ”میں تھماری طرح نہیں ہوں، مجھے میرا رب رات کو کھلاتا بھی ہے پلاتا بھی ہے۔“ لیکن اس کے باوجود لوگ باز نہ آئے۔ حضرت ابو ہریرہ رض کہتے ہیں تب نبی اکرم ﷺ نے مسلسل دودن یا مسلسل دورات روزہ رکھا پھر (اتفاق سے) عید کا چاند نظر آگیا۔ آپ ﷺ نے فرمایا ”اگر چاند نظر نہ آتا، تو میں ابھی مسلسل روزے رکھتا۔“ گویا ان کو سزا دینے کے لئے آپ ﷺ نے یہ بات فرمائی (یعنی میرا حکم نہ ماننے والے لوگ بھی میرے ساتھ روزہ رکھتے اور انہیں سزا ملتی) اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 29** سنت کا علم ہو جانے کے بعد اس پر عمل نہ کرنے والے لوگوں کو نبی اکرم

ﷺ نے نافرمان کہا۔

عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَحْرَجَ عَامَ الْفَتحِ إِلَى مَعْكَةَ

فِي رَمَضَانَ فَصَامَ حَتَّىٰ بَلَغَ كُرَاعَ الْغَمَيْمِ فَصَامَ النَّاسُ ثُمَّ دَعَا بِقَدْحٍ مِنْ مَاءٍ فَرَفَقَهُ حَتَّىٰ  
نَظَرَ النَّاسُ إِلَيْهِ ثُمَّ شَرِبَ فَقِيلَ لَهُ بَعْدَ ذَلِكَ إِنَّ بَعْضَ النَّاسِ قَذَ صَامَ فَقَالَ ((أُولَئِكَ  
الْعَصَّاءُ أُولَئِكَ الْعَصَّاءُ)) رَوَاهُ مُسْلِمٌ ①

حضرت جابر بن عبد الله سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ رمضان میں فتح کہ واں مکہ کے لئے  
( مدینہ سے) لکھ تو آپ ﷺ نے روزہ رکھا جب کراں غمیم (جگہ کا نام) پہنچ تو لوگوں نے بھی روزہ رکھا۔  
چنانچہ آپ ﷺ نے پانی کا پیالہ منگا کر اونچا کیا، یہاں تک کہ لوگوں نے اس (پیالہ) کو دیکھ لیا پھر آپ  
ﷺ نے پی لیا بعد میں آپ ﷺ کو بتایا کیا کہ کچھ لوگوں نے ابھی بھی روزہ رکھا ہوا ہے۔ اس پر آپ  
ﷺ نے ارشاد فرمایا ”یوگ نافرمان ہیں، یہ لوگ نافرمان ہیں۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 30** جو عمل سنت رسول ﷺ کے مطابق نہ ہو وہ اللہ تعالیٰ کے ہاں مروود  
(ناقابل قبول) ہے۔

عَنْ خَاتَمَةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((مَنْ أَخْدَكَ فِيْ أَمْرِنَا هَذَا  
مَا لَيْسَ فِيهِ فَهُوَ رَدٌّ)) مُتَفَقٌ عَلَيْهِ ②

حضرت عائشہؓ کہتی ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”جس نے دین میں کوئی ایسا کام کیا جس کی  
بنیاد شریعت میں نہیں، وہ کام مروود ہے۔“ اسے بخاری اور مسلم نے روایت کیا ہے۔  
**مسئلہ 31** کتاب و سنت کی پیروی سے ہٹنے کا نتیجہ گرا ہی ہے۔

وضاحت : حدیث مسلم نمبر 33 کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔

**مسئلہ 32** رسول اللہ ﷺ کی نافرمانی، اللہ تعالیٰ کی نافرمانی ہے۔

وضاحت : حدیث مسلم نمبر 21 کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔

**مسئلہ 33** رسول اللہ ﷺ کی نافرمانی ہلاکت اور بتاہی کا باعث ہے۔

عَنْ أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ ((إِنَّ مَغْلِنِي وَمَغْلُلِي مَا بَعَثَنِي اللَّهُ بِهِ

① کتاب الصیام، باب الصوم والفتر في سفر

② المؤلوء والمرجان، الجزء الثاني، رقم الحديث 1120

كَمَلَ زَجْلٌ أَتَى قَوْمًا فَقَالَ يَا قَوْمِي إِنِّي رَأَيْتُ الْجَنِيشَ بِعَيْنِي وَإِنِّي أَتَى الْدَّيْنِيرُ الْعَرْبَانُ  
فَالنَّجَاءَ فَأَطَاعَهُ طَائِفَةً مِنْ قَوْمِهِ فَأَذْلَجُوا فَانْظَلَقُوا عَلَى مُهَلَّتِهِمْ وَكَدَّبُتْ طَائِفَةً مِنْهُمْ  
فَاصْبَحُوا مَكَانَهُمْ فَصَبَّحُوهُمُ الْجَنِيشَ فَأَهْلَكُوهُمْ وَاجْتَاحَهُمْ فَذِلِّكَ مَقْلُ مَنْ أَطَاعَنِي وَاتَّبَعَ  
مَا جِئْتُ بِهِ وَمَقْلُ مَنْ عَصَانِي وَكَدَّبَ مَا جِئْتُ بِهِ مِنَ الْحَقِّ) مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ ①

حضرت ابو موسیٰ اشعري رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ نے فرمایا ”میری اور اس پڑايت کی مثال، جسے میں دے کر بھیجا گیا ہوں، ایسی ہے جیسے کہ ایک آدمی اپنے قوم کے پاس آئے اور کہے، لوگو! میں نے اپنی آنکھوں سے ایک لشکر دیکھا ہے جس سے تمہیں واضح طور پر خبردار کر رہا ہوں، لہذا اس سے بچنے کی فکر کرو، قوم کے کچھ لوگوں نے اس کی بات مان لی اور راتوں رات چپکے سے نکل گئے جبکہ دوسرے لوگوں نے جھٹلا دیا اور اپنے گھروں میں (غفلت سے) پڑے رہے۔ صحیح کے وقت لشکر نے انہیں آلیا اور ہلاک کر کے ان کی نسل کا خاتمه کر دیا۔ یہ مثال میری اور مجھ پر نازل کئے گئے حق کی پیروی کرنے والے اور نہ کرنے والے لوگوں کی ہے۔“ اسے بخاری اور مسلم نے روایت کیا ہے۔

عَنِ الْعَرَبَاضِ بْنِ سَارِيَةَ ﷺ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ ((لَقَدْ تَرَكْتُكُمْ عَلَى مِثْلِ  
الْبَيْضَاءِ لَيْلَهَا كَنَهَارِهَا لَا يَزِينُ عَنْهَا إِلَّا هَالِكُ)) رَوَاهُ ابْنُ أَبِي عَاصِمٍ فِي حِكَابِ السُّنْنَةِ ②

(صحیح)

حضرت عرباش بن ساریہ رض سے روایت ہے کہ انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سنا ہے ”لوگو! میں تمہیں ایسے روشن دین پر چھوڑے جا رہا ہوں جس کی رات بھی دن کی طرح روشن ہے اس سے وہی مخفی گریز کرے گا جسے ہلاک ہونا ہے۔ اسے ابن ابی عاصم نے کتاب السنہ میں روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 34** رسول اللہ ﷺ کے مقابلے میں کسی نبی یا ولی، محدث یا فقیہہ، امام یا

عالم کی اتباع کا تصور سر اسر گرا ہی ہے۔

عَنْ جَابِرِ ﷺ عَنِ الْبَيْهِيِّنِ حِينَ آتَاهُ عُمَرَ ﷺ فَقَالَ إِنَّا نَسْمَعُ أَحَادِينَكَ مِنْ يَهُودَ

① صحیح بخاری ، کتاب الرقاق ، باب الانتها عن المعاصی

② صحیح کتاب السنة، للالیانی ، الجزء الاول ، رقم الحديث 49

**تُعِجِّلُنَا أَفْتَرِي أَنْ نَكْتُبَ بِعَضُّهَا فَقَالَ (أَمْتَهُو كُونَ أَنْتُمْ كَمَا تَهُوَ كَتَبْتِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى لَقَدْ جَتَّكُمْ بِهَا يَيْضَاءَ نَقِيَّةً وَلَوْ كَانَ مُوسَى حَيًّا مَا وَسَعَهُ إِلَّا إِتَّبَاعُنِي) رَوَاهُ أَخْمَدُ وَابْنَ يَهْرَقِي<sup>①</sup>** (حسن)

حضرت جابر رض روايت کرتے ہیں کہ حضرت عمر رض اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا "ہم یہودیوں سے کچھ باتیں سنتے ہیں، جو ہمیں اچھی لگتی ہیں کیا ان میں سے بعض (زیادہ اچھی لکھنے والی) لکھ لیا کریں؟" نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا "کیا تم (اپنے دین کے بارے میں) شک میں بیٹا ہو (کہ یہ ناقص ہے) جس طرح یہود و نصاری (اپنے اپنے دین کے بارے میں) شک میں پڑے تھے، حالانکہ میں ایک واضح اور واقع شریعت لے کر آیا ہوں، اگر آج موسی صلی اللہ علیہ وسلم بھی زندہ ہوتے تو میری پیروی کے بغیر ان کے لئے بھی کوئی چارہ کارہ نہ ہوتا۔" اسے احمد اور ابن یہقی نے روایت کیا ہے۔

**عَنْ جَابِرٍ أَنَّ عُمَرَ ابْنَ النَّخَاطَابِ أَتَى رَسُولَ اللَّهِ بِسُنْسَخَةٍ مِنَ التُّورَةِ فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ هَذِهِ نُسْخَةٌ مِنَ التُّورَةِ فَسَكَتَ فَجَعَلَ يَقْرَأُ وَوَجْهُ رَسُولِ اللَّهِ يَغْيِرُ فَقَالَ أَبُوبَكْرٌ تُكَلِّتَكَ الْغَوَّاكُلُ مَا تَرَى مَا بِوَجْهِ رَسُولِ اللَّهِ فَنَظَرَ عُمَرُ إِلَى وَجْهِ رَسُولِ اللَّهِ فَقَالَ أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ غَضَبِ اللَّهِ وَخَضَبِ رَسُولِهِ رَضِيَّنَا بِاللَّهِ رَبِّنَا وَبِالْإِسْلَامِ دِينَنَا وَبِمُحَمَّدٍ نَبِيًّا فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ((وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ لَوْ بَدَا لَكُمْ مُوسَى فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَرْكُثُمْ فِي لَضَلَالٍ) عَنْ سَوَاءِ السَّيِّئِ وَلَوْ كَانَ حَيًّا وَأَذْرَكَ نُبُوَّتِي لَتَتَّبَعُنِي)) رَوَاهُ الدَّارَمِيُّ<sup>②</sup> (حسن)**

حضرت جابر رض روايت کرتے ہیں کہ حضرت عمر بن خطاب رض تورات لے کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا "یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! یہ تورات ہے۔" آپ صلی اللہ علیہ وسلم خاموش رہے، حضرت عمر رض تورات پڑھنے لگے، تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا چہرہ مبارک (غصے سے) بدلنے لگا۔ حضرت ابو بکر رض (نے یہ صور تھاں دیکھی) تو کہا "اے عمر! کم کرنے والیاں تجھے کم پائیں، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے چہرے کی طرف نہیں دیکھتے۔" حضرت عمر رض نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے چہرہ مبارک کی طرف دیکھا تو کہا "میں اللہ اور اس کے

① مشکوہ المصاہیح، کتاب الائمن، باب الاعتصام بالكتاب والسنۃ، الفصل الثاني

② مقدمہ الدارمی، باب 39 رقم الحدیث 435

رسول کے غصے سے اللہ تعالیٰ کی پناہ مانگتا ہوں، ہم اللہ کے رب ہونے پر، اسلام کے دین ہونے پر، اور محمد ﷺ کے نبی ہونے پر راضی ہیں۔ ”اس کے بعد رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا ”اس ذات کی قسم! جس کے ہاتھ میں محمد ﷺ کی جان ہے اگر آج موئی ﷺ تحریف لے آئیں اور تم لوگ میری بجائے ان کی اتباع شروع کر دو، تو سیدھی راہ سے گمراہ ہو جاؤ گے اور اگر موئی ﷺ زندہ ہوتے تو میری نبوت کا زمانہ پاتے، تو وہ بھی میری ہی اتباع کرتے۔“ اسے دارمی نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 35** رسول اکرم ﷺ کی اطاعت میں کوتاہی نے جنگ احمد کی فتح کو

ٹکست میں بدل دیا۔

عَنِ الْبَرَاءِ ﷺ قَالَ لَقِيَنَا الْمُشْرِكِينَ يَوْمَيْدِ وَأَجْلَسَ النَّبِيُّ ﷺ جِئِشًا مِنَ الرُّمَادَةِ وَ أَمْرَ عَلَيْهِمْ عَنِ الدِّينِ وَ قَالَ لَا تَبْرُحُوا إِنْ رَأَيْتُمُونَا ظَهِيرَتًا عَلَيْهِمْ فَلَا تَبْرُحُوا وَ إِنْ رَأَيْتُمُوهُمْ ظَهِيرَوْا عَلَيْنَا فَلَا تُعِينُونَا فَلَمَّا لَقِيَنَا هَرَبُوا حَتَّى رَأَيْتُ النِّسَاءَ يَسْتَلِذَنَ فِي الْجَبَلِ رَفِعَنَ عَنْ سُوقِهِنَّ فَذَبَّدُتْ خَلَائِلُهُنَّ فَأَخْدُلُوْا يَقُولُونَ الْغَنِيمَةَ الْغَنِيمَةَ فَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ عَهِدَ إِلَيَّ النَّبِيُّ ﷺ أَنْ لَا تَبْرُحُوا فَأَبْوَا أَبْوَا صُرِفَ وَجُوْهُهُمْ فَأُصِيبَتْ سَبْعُونَ قَيْنَالٌ . رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ ①

حضرت براء ﷺ فرماتے ہیں کہ احمد کے روز مشرکوں سے ہمارا مقابلہ ہوا۔ نبی اکرم ﷺ نے تیر اندازوں کی ایک جماعت (پہاڑ کی چوٹی پر) بھادی اور عبد اللہ بن جبیر ﷺ کو ان کا امیر مقرر کرتے ہوئے فرمایا ”تم ہمیں (میدان جنگ میں) خواہ غالب ہوتے دیکھو یا مغلوب ہوتے، اپنی جگہ سے ہرگز نہ ہٹنا اور نہ ہی ہماری مدد کو آتا۔“ چنانچہ کافروں سے مقابلہ ہوا، تو کافر بھاگ لٹکے حتیٰ کہ میں نے دیکھا کہ مشرکوں کی عورتیں پنڈلیوں سے کپڑا اٹھائے ہوئے پہاڑ پر بھاگی جا رہی ہیں۔ ان کی پازبیں دکھائی دے رہی تھیں۔ حضرت عبد اللہ بن جبیر ﷺ نے ان کو سمجھایا کہ رسول اللہ ﷺ تاکید کر گئے ہیں کہ اس جنگ سے نہ ہلنَا، الہذا بیہاں سے مت ہلو۔ تیز انداز نہ مانے (اپنی مرضی سے وہ جگہ چھوڑ دی چنانچہ) مسلمانوں کو ٹکست ہو گئی اور ستر صحابہ کرام ﷺ شہید ہو گئے۔ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 36** صحابہ کرام ﷺ سنت رسول ﷺ کو ترک کرنا سراسر گمراہی سمجھتے

تھے۔

**عَنْ عَزْوَةِ بْنِ الْرَّبِيعِ قَالَ أَبُو بَكْرٍ لَسْتُ تَارِكًا شَيْئًا كَانَ رَسُولُ اللَّهِ يَعْمَلُ بِهِ إِلَّا عَمِلْتُ بِهِ فَإِنِّي أَخْشَى إِنْ تَرَكْتُ شَيْئًا مِنْ أَمْرِهِ أَنْ أُزِيقَ . مُتَفَقُ عَلَيْهِ ①**

حضرت عروہ بن زبیر رض سے روایت ہے حضرت ابو بکر صدیق رض نے فرمایا "میں کوئی اسکی چیز نہیں چھوڑ سکتا جس پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آله و سلم عمل کیا کرتے تھے، کیونکہ مجھے ذر ہے کہ اگر میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آله و سلم کے قول و فعل میں سے کوئی چیز بھی چھوڑ دیں گا، تو گمراہ ہو جاؤں گا۔" اسے بخاری اور مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 37] ایسی بات یا عمل، جو رسول اکرم صلی اللہ علیہ و آله و سلم سے ثابت نہ ہو، حدیث یا سنت کہہ کر لوگوں کے سامنے پیش کرنے کی سزا جہنم ہے۔**

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ((مَنْ كَذَبَ عَلَىٰ مُتَعَمِّدًا فَلَيَعْبُوْأْ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ)) مُتَفَقُ عَلَيْهِ ②**

حضرت ابو ہریرہ رض کہتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے فرمایا "جس نے جان بوجھ کر جھوٹ میری جانب منسوب کیا وہ اپناٹھکانہ جہنم میں بنا لے۔" اسے بخاری اور مسلم نے روایت کیا ہے۔

**عَنْ عَلَيٌّ قَالَ : قَالَ النَّبِيُّ ((لَا تَكْذِبُوا عَلَىٰ فِيَّهُ مَنْ كَذَبَ عَلَىٰ فَلَيَلْجُ النَّارَ)) مُتَفَقُ عَلَيْهِ ③**

حضرت علی رض کہتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے فرمایا "جس نے میری جانب جھوٹی بات منسوب کی وہ آگ میں داخل ہو گا۔" اسے بخاری اور مسلم نے روایت کیا ہے۔

**عَنْ سَلَمَةَ قَالَ سَمِعْتَ النَّبِيَّ يَقُولُ ((مَنْ يَقُلْ عَلَىٰ مَا لَمْ أَقُلْ فَلَيَبُوْأْ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ)) رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ ④**

① اللؤلؤ والمرجان ، کتاب الجهاد ، رقم الحديث 1150

② اللؤلؤ والمرجان ، الجزء الاول ، رقم الحديث 30

③ اللؤلؤ والمرجان ،الجزء الاول ، رقم الحديث 1

④ کتاب العلم ، باب الم من کذب على النبي

حضرت سلمہ رض سے روایت ہے کہ میں نے نبی اکرم ﷺ کو یہ فرماتے ہوئے سنا ہے کہ ”جو شخص میری طرف ایسی بات منسوب کرے، جو میں نے نہیں کی، وہ اپنی جگہ جہنم میں بنالے۔“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((يَكُونُ فِي آخِرِ الزَّمَانِ دَجَالُونَ كَذَابُونَ يَأْتُونَكُمْ مِنَ الْأَحَادِيثِ بِمَا لَمْ تَسْمَعُوا أَنْتُمْ وَلَا آباؤُكُمْ فَإِيَّاكُمْ وَإِيَّاهُمْ لَا يُضْلُلُونَكُمْ وَلَا يَفْتَنُونَكُمْ )) رَوَاهُ مُسْلِمٌ<sup>①</sup>**

حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”آخری زمانے میں دجال اور کذاب لوگ ایسی حدیثیں تمہارے پاس لا کیں گے، جو تم نے اور تمہارے اسلاف نے کبھی نہ سنی ہوں گی، لہذا ان سے بچ کر رہو کمیں گمراہ نہ کر دیں یا فتنے میں بٹلانہ کر دیں۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 38 سنت رسول ﷺ چھوڑ کر کوئی نیا طریقہ تلاش کرنے والا شخص اللہ**

تعالیٰ کے ہاں سب سے زیادہ مغضوب ہے۔

**عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ ((أَبْغَضُ النَّاسِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى مُنْجِدٌ فِي الْحَرَمِ وَمُبْتَغٍ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةُ الْجَاهِلِيَّةِ وَمُطْلِبُ دَمِ امْرِيِّ بِغَيْرِ حَقِّ لِيْهِ بِقَدْمَهُ )) رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ<sup>②</sup>**

حضرت عبد اللہ بن عباس رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”تین آدمی اللہ تعالیٰ کے ہاں مغضوب ہیں ① حرم شریف کی حرمت پا اعمال کرنے والا ② اسلام میں رسول اللہ ﷺ کا طریقہ چھوڑ کر جاہلیت کا طریقہ تلاش کرنے والا ③ کسی مسلمان کا ناق خون طلب کرنے والا تاکہ اس کا خون بھائے۔“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 39 رسول اکرم ﷺ کا حکم نہ ماننے پر دنیا میں عبرناک سزا۔**

**عَنْ سَلْمَةَ بْنِ أَكْوَعٍ أَنَّ أَبَاهُ حَدَّهُ أَنَّ رَجُلًا أَكَلَ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ بِشَمَائِلِهِ**

① مقدمة المسلم ، باب النهي عن الرواية عن الضعفاء

② كتاب الدبابات ، باب من طلب دم امرى

فَقَالَ ((كُلُّ يَوْمٍ نَّكِيرٌ)) قَالَ : لَا أَسْتَطِعُ ، قَالَ ((لَا أَسْتَطَعُ)) مَا مَنَعَهُ إِلَّا الْكَبِيرُ ، قَالَ : فَمَا رَفَعَهَا إِلَى فِيهِ . رَوَاهُ مُسْلِمٌ ①

حضرت سلمہ بن اکو ع<sup>رض</sup> سے روایت ہے کہ ان کے باپ نے انہیں بتایا کہ ایک آدمی نے رسول اللہ ﷺ کے پاس باشیں ہاتھ سے کھانا کھایا تو آپ ﷺ نے فرمایا ”اپنے داشیں ہاتھ سے کھاؤ۔“ اس آدمی نے جواب دیا ”میں ایسا نہیں کر سکتا۔“ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”اچھا اللہ کرے (تجھے سے ایسا نہ ہو سکے۔“ اس شخص نے تکبر کی وجہ سے یہ بات کہی تھی (حالانکہ کوئی شرعی عذر نہیں تھا) راوی کہتے ہیں کہ وہ شخص (عمر بھر) اپنادیاں ہاتھ منہ تک نہ اٹھا سکا۔ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔



## تَعْظِيمُ الْسُّنْنَةِ

### سنت کا احترام

**مسئلہ 40** صاحبہ کرام رضی اللہ عنہم سنت رسول ﷺ کی معمولی سی مخالفت بھی گوارانیں

فرماتے تھے

عَنْ عُمَارَةَ بْنِ رُؤيَةَ قَالَ رَأَى بِشْرٌ بْنَ مَرْوَانَ عَلَى الْمِنْبَرِ رَايْفًا يَدِيهِ فَقَالَ قَبَحَ اللَّهُ مَا تَأْتَيْنَ الْيَدَيْنِ لَقَدْ رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ مَا يَزِينُهُ عَلَى أَنْ يَقُولُ بِيَدِهِ هَكَذَا وَأَهَارَ يَلِاصِبَعِهِ الْمُسَبَّحةُ . رَوَاهُ مُسْلِمٌ ①

حضرت عمار بن رویہ رضی اللہ عنہ نے حاکم وقت مواف کے بیٹے بشر کو (دوران خطبہ جمعہ) منبر پر دونوں ہاتھ اٹھاتے دیکھا تو فرمایا ”اللہ خراب کرے ان دونوں ہاتھوں کو میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اس سے زیادہ کرتے نہیں دیکھا۔“ اور اپنی اگشتو شہادت سے اشارہ کیا۔ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

عَنْ كَعْبِ بْنِ عُبْرَةَ قَالَ دَخَلَ الْمَسْجِدَ وَعَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ أُمِّ الْحَكَمِ يَخْطُبُ قَاعِدًا، فَقَالَ: اُنْظِرُوا إِلَيْهِ هَذَا الْعَيْنِيْثُ يَخْطُبُ قَاعِدًا وَقَالَ اللَّهُ تَعَالَى ۝ وَإِذَا رَأَوْتُ تِجَارَةً أَوْ لَهْوًا دَفَعْتُهُ إِلَيْهَا وَتَرَكْتُكُمْ قَائِمًا ۝ . رَوَاهُ مُسْلِمٌ ②

حضرت کعب بن عبرہ رضی اللہ عنہ مسجد میں داخل ہوئے اور امام الحکم کا پیٹا عبد الرحمن بیٹھ کر خطبہ دے رہا تھا۔ حضرت کعب رضی اللہ عنہ نے فرمایا ”اس خبیث کو دیکھو بیٹھ کر خطبہ دے رہا ہے (جو خلاف سنت ہے) اللہ تعالیٰ قرآن مجید میں فرماتا ہے ”اے محمد! جب لوگوں نے خرید و فروخت یا کھیل کو دیکھا، تو اس طرف دوڑ لکھ اور جچھے کھڑا ہوا چھوڑ گئے۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

① کتاب الجمعة ، باب تخفيف الصلاة و الخطبة

② کتاب الجمعة ، باب فی قوله تعالى ”وَإِذَا رأوْتُ تِجَارَةً أَوْ لَهْوًا دَفَعْتُهُ إِلَيْهَا وَتَرَكْتُكُمْ قَائِمًا“

**مسئلہ 41** صحابہ کرام ﷺ، رسول اکرم ﷺ کے قول یا فعل کے خلاف کسی قسم کی بات سننیا اسے معمولی سمجھنا سخت ناپسند فرماتے تھے۔

عَنْ أَبْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ ((لَا تَمْنَعُوا إِمَاءَ اللَّهِ أَنْ يُصْلِيَنَّ فِي الْمَسْجِدِ)) فَقَالَ أَبْنُ لَهَا إِنَّا لَنَمْنَعُهُنَّ فَفَضَبَ عَضْبًا شَدِيدًا وَ قَالَ أَخْدَلْكَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ وَ تَقُولُ إِنَّا لَنَمْنَعُهُنَّ . رَوَاهُ أَبْنُ مَاجَةَ ①

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہم سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا ”کوئی شخص اللہ کی بندیوں کو مسجد میں آنے سے نہ رو کے۔“ حضرت عبد اللہ رضی اللہ عنہم کے بیٹے نے کہا ”ہم تو روکیں گے۔“ حضرت عبد اللہ رضی اللہ عنہم سخت ناراضی ہوئے اور فرمایا ”میں تیرے سامنے حدیث رسول ﷺ کی بیان کر رہا ہوں اور تو کہتا ہے کہ ہم انہیں ضرور روکیں گے۔“ اسے ابن ماجہ نے روایت کیا ہے۔

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُغَفَّلٍ أَنَّهُ كَانَ جَالِسًا إِلَى جَنْبِهِ أَبْنُ أَخِهِ أَخْدَلَ فَنَحَذَفَ فَنَهَاهُ وَ قَالَ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ نَهَى عَنْهَا فَقَالَ ((إِنَّهَا لَا تَصِيدُ صَيْدًا وَ لَا تُنْكِي عَذْوًا وَ إِنَّهَا لَكَبِيرٌ السُّنَّ وَ تَفْقَأُ الْعَيْنَ)) قَالَ : فَعَادَ أَبْنُ أَخِهِ فَخَذَفَ ، فَقَالَ : أَخْدَلْكَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ نَهَى عَنْهَا ثُمَّ عَذْتَ تَخْذِيفَ لَا أُكَلِّمُكَ أَبَدًا . رَوَاهُ أَبْنُ مَاجَةَ ②

حضرت عبد اللہ بن مغفل رضی اللہ عنہم سے روایت ہے کہ ان کا بھیجا پہلو میں بیٹھا کنکریاں پھینک رہا تھا۔ حضرت عبد اللہ رضی اللہ عنہم نے اسے منع کیا اور بتایا کہ نبی اکرم ﷺ نے اس سے منع فرمایا ہے نیز نبی اکرم ﷺ کا ارشاد مبارک ہے کہ ایسا کرنے سے نہ تو ہمارا ہو سکتا ہے نہ دشمن کو نقصان پہنچایا جا سکتا ہے، البتہ اس سے (کسی کا) دانت ٹوٹ سکتا ہے یا آنکھ پھوٹ سکتی ہے۔ سچتیج نے دوبارہ کنکریاں پھینکنی شروع کر دیں، تو حضرت عبد اللہ رضی اللہ عنہم نے کہا ”میں نے تجھے بتایا ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے اس سے منع فرمایا ہے اور تو پھر وہی کام کر رہا ہے، الہذا میں تجھ سے اب کبھی بات نہیں کروں گا۔“ اسے ابن ماجہ نے روایت کیا ہے۔

عَنْ عِمَرَانَ بْنِ حُصَيْنِ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ((الْحَيَاةُ خَيْرٌ مُّكْلَمٌ)) قَالَ أَوْ

① کتاب السنۃ، باب تعظیم حدیث رسول الله و العلییظ علی من عارضه رقم 16

② صحیح سنن ابن ماجہ، لللبانی، الجزء الاول، رقم الحديث 17

قال ((الْحَيَاةُ كُلُّهُ خَيْرٌ)) فَقَالَ بُشِّيرٌ بْنُ كَعْبٍ إِنَّ الْجِدْلَ فِي بَعْضِ الْكُتُبِ أَوِ الْحِكْمَةِ أَنْ  
مِنْهُ سَكِينَةٌ وَّقَارَاللَّهِ وَمِنْهُ ضَغْفٌ قَالَ فَغَضِبَ عِمَرًا حَتَّى أَخْمَرَتْ أَعْيُنَاهُ وَقَالَ أَلَا  
أَرَانِي أُحَدِّثُكَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَتَعَارِضُ فِيهِ قَالَ فَأَعَادَ عِمَرًا الْحَدِيثَ قَالَ فَأَعَادَ  
بُشِّيرٌ فَغَضِبَ عِمَرًا قَالَ فَمَا زِلْنَا نَقُولُ فِيهِ إِنَّهُ مِنَا يَا أَبَا تَجِيدِ اللَّهُ لَا يَأْسَ بِهِ . رَوَاهُ

مسلم ①

حضرت عمران بن حصين رضي الله عنه سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ہے ”جیا تو ساری بھلائی ہے۔“ یا آپ ﷺ نے فرمایا ”جیا مکمل بھلائی ہے۔“ بشیر بن کعب رضي الله عنه نے کہا ہم نے بعض کتابوں میں یا داتائی کی پاتوں میں پڑھا ہے کہ جیا کی ایک قسم تو اللہ تعالیٰ کے حضور سکینہ اور قادر ہے جبکہ دوسری قسم بوداپن اور کمزوری ہے۔ یہن کر (صحابی رسول) حضرت عمران رضي الله عنه کوخت غصہ آیا، آکھیں سرخ ہو گئیں اور فرمایا کہ میں تمہارے سامنے حدیث رسول ﷺ بیان کر رہا ہوں اور تو اس کے خلاف بات کر رہا ہے۔ راوی کہتے ہیں حضرت عمران رضي الله عنه نے پھر حدیث پڑھ کر سنائی۔ ادھر بشیر بن کعب رضي الله عنه نے بھی اپنی وہی بات ذکرا دی، تو حضرت عمران رضي الله عنه غضب ناک ہو گئے اور ( بشیر بن کعب رضي الله عنه کو سزادینے کا فیصلہ کیا) ہم سب نے کہا ”اے ابا نجید! (حضرت عمران رضي الله عنه کی کنیت) بشیر ہمارا ہی مسلمان ساتھی ہے (اسے معاف کر دیجئے) اس میں کوئی (منافقت یا کفر والی) بات نہیں ہے۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 42** سنت رسول ﷺ کا علم ہو جانے کے باوجود مسئلہ دریافت کرنے پر

### حضرت عمر رضي الله عنه کا اظہار ناراضی

عَنِ الْحَارِثِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَوْسٍ ﷺ قَالَ أَتَيْتُ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ ﷺ فَسَأَلَهُ عَنِ  
الْمَرْأَةِ تَطُوفُ بِالْبَيْتِ يَوْمَ النَّعْرِيْمَ تُحِيْضُ قَالَ لَيْكُنْ آخِرُ عَهْدِهَا بِالْبَيْتِ قَالَ : فَقَالَ  
الْحَارِثُ كَذَلِكَ أَقْتَانِي رَسُولُ اللَّهِ قَالَ : فَقَالَ عُمَرُ أَرِبَتْ عَنْ يَدِنِيْكَ سَأَلْتَنِي عَنْ شَيْءٍ  
سَأَلْتَ عَنْهُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ لِكُنْ مَا أَنْحَالْتَ ؟ رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ ② (صحیح)

حضرت حارث بن عبد اللہ بن اوس رضي الله عنه کہتے ہیں کہ میں عمر بن خطاب رضي الله عنه کے پاس حاضر ہوا اور

① کتاب الایمان ، باب بیان عدد شعب الایمان و فضیلۃ الحیاء

② صحیح سنن ابی داؤد ، للالبانی ،الجزء الاول ، رقم الحديث 1765

ان سے پوچھا ”اگر قربانی کے دن طواف و زیارت کرنے کے بعد عورت حائضہ ہو جائے تو کیا کرے؟“ حضرت عمر بن الخطاب نے فرمایا ”(طہارت حاصل کرنے کے بعد) آخری عمل بیت اللہ شریف کا طواف ہونا چاہئے۔“ حارثہ بن اسحاق نے کہا ”رسول اللہ ﷺ نے بھی مجھے یہی فتویٰ دیا تھا۔“ اس پر حضرت عمر بن الخطاب نے فرمایا ”تیرے ہاتھ ٹوٹ جائیں، تو نے مجھ سے ایسی بات پوچھی، جو رسول اللہ ﷺ سے پوچھ چکا تھا تاکہ میں رسول اللہ ﷺ کے خلاف فیصلہ کروں۔“ اسے ابو داؤد نے روایت کیا ہے۔

## مَكَانَةُ الرَّأْيِ لَدَى السُّنَّةِ سنت کی موجودگی میں رائے کی حیثیت

**مسئلہ 43** سنت رسول ﷺ پر عمل کرنے کی بجائے اپنی ضریب سے زیادہ عمل کر کے زیادہ ثواب حاصل کرنے کی خواہش پر آپ ﷺ نے اظہار ناراضگی فرمایا۔

وضاحت : حدیث مسلم نمبر 26 کے تحت ملاحظہ فرمائیں

**مسئلہ 44** سنت رسول ﷺ پر عمل کرنے کی بجائے اپنی رائے پر عمل کرنے والوں کو رسول اللہ ﷺ نے ”نافرمان“ کہا۔

وضاحت : حدیث مسلم نمبر 29 کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔

**مسئلہ 45** صحابہ کرام ﷺ فیصلہ کرتے وقت اپنی رائے پر عمل کرنے سے پہلے ہمیشہ سنت رسول ﷺ کی طرف رجوع فرماتے۔

**مسئلہ 46** سنت رسول ﷺ کا علم ہوتے ہی صحابہ کرام ﷺ اپنی رائے واپس لے لیتے تھے۔

**مسئلہ 47** اتباع سنت ہی مسلمانوں کے باہمی اختلاف ختم کرنے کا واحد راستہ ہے۔

عَنْ قُبَيْصَةَ ابْنِ ذُؤْنَبِ ـ أَنَّهُ قَالَ جَاءَتِ الْجَدَّةُ إِلَى أَبِي بَكْرٍ الصِّدِيقِ ـ تَسَأَّلَهُ مِنْ أَنَّهَا فَقَالَ لَهَا أَبُو بَكْرٍ ـ مَالَكَ فِي كِتَابِ اللَّهِ شَيْءٌ وَمَا عَمِلْتُ لَكَ فِي سُنْنَةِ رَسُولِ اللَّهِ ـ شَيْئًا فَازْجِعِي حَتَّى أَسْأَلَ النَّاسَ فَقَالَ النَّاسَ فَقَالَ الْمُغَيْرَةُ بْنُ شُعْبَةَ ـ

**حَضَرَتْ رَسُولُ اللَّهِ أَعْطَاهَا السُّدُسُ فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ هَلْ مَعَكَ غَيْرُكَ فَقَامَ مُحَمَّدُ بْنُ مَسْلَمَةَ الْأَنْصَارِيُّ فَقَالَ مِثْلَ مَا قَالَ الْمُغَيْرَةُ فَانْفَذَهُ لَهَا أَبُو بَكْرٍ الصَّدِيقُ . رَوَاهُ أَبُو دَاوَدُ<sup>①</sup>**

حضرت قبیصہ بن ذویب رض سے روایت ہے کہ ایک میت کی نافی حضرت ابو بکر صدیق رض کے پاس میراث مانگنے آئی، حضرت ابو بکر صدیق رض نے فرمایا ”قرآنی احکام کے مطابق میراث میں تمہارا کوئی حصہ نہیں اور نہ ہی میں نے اس بارے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آله و سلم سے کوئی حدیث سنی ہے، لہذا اپس چلی جاؤ، میں اس بارے میں لوگوں سے دریافت کروں گا۔“ چنانچہ حضرت ابو بکر صدیق رض نے لوگوں سے پوچھا تو حضرت مغیرہ بن شعبہ رض نے کہا ”میری موجودگی میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے نافی کو چھٹا حصہ دلایا ہے۔“ حضرت ابو بکر صدیق رض نے پوچھا ”کوئی اور بھی اس کا گواہ ہے؟“ حضرت محمد بن مسلمہ انصاری رض نے بھی اس حدیث کی تائید کی۔ چنانچہ حضرت ابو بکر صدیق رض نے نافی کو چھٹا حصہ دلا دیا۔ اسے ابو داؤد نے روایت کیا ہے۔

**عَنْ سَعِيدِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ قَالَ كَانَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ يَقُولُ الدِّيَةُ لِلْعَاكِلَةِ وَلَا تَرِثُ الْمَرْأَةُ مِنْ دِيَةِ زَوْجِهَا شَيْئًا حَتَّى قَالَ لَهُ الضَّحَّاكُ بْنُ سُفْيَانَ كَبَبَ إِلَيْ رَسُولِ اللَّهِ أَنَّ أُورُكَ امْرَأَةً أَشْيَمَ الظَّبَابِيَّ مِنْ دِيَةِ زَوْجِهَا فَرَجَعَ عُمَرُ<sup>②</sup> . رَوَاهُ أَبُو دَاوَدُ<sup>③</sup>** (صحیح)

حضرت سعید رض سے روایت ہے کہ حضرت عمر بن خطاب رض فرمایا کرتے تھے ”دیت صرف والد کے رشتہ داروں کے لئے ہے، لہذا یہوی کو اپنے شوہر کی دیت سے کوئی حصہ نہیں ملتا۔“ ضحاک بن سفیان رض نے (حضرت عمر رض) سے کہا رسول اکرم صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے مجھے یہ پیغام لکھوا کر بھجوایا کہ میں اشیم ضبابی کی یہوی کو اس کے شوہر کی دیت سے حصہ دلاوں، چنانچہ حضرت عمر رض نے اپنی رائے سے رجوع کر لیا۔ اسے ابو داؤد نے روایت کیا ہے۔

**عَنِ الْمُسَوْرِ بْنِ مَعْرِمَةَ قَالَ اسْتَشَارَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ النَّاسَ فِي مَلَاصِ الْمَرْأَةِ فَقَالَ الْمُغَيْرَةُ بْنُ شُعْبَةَ شَهِدَتِ الْبَيْنَ قَضِيَ فِيهِ بُغْرَةٌ عَبْدٌ أَوْ أُمَّةٌ ، قَالَ : فَقَالَ**

① صحیح سنن ابی داؤد، للالبانی ،الجزء الاول ،رقم الحديث 2888

② صحیح سنن ابی داؤد ، للالبانی ،الجزء الاول ،رقم الحديث 2921

**عَمَرُ ۖ إِنِّي بِمَنْ يَشْهُدُ مَعَكَ ، قَالَ : فَشَهَدَ لَهُ مُحَمَّدُ بْنُ مُسْلِمٍ ۚ . رَوَاهُ مُسْلِمٌ ۝**

حضرت مسیح بن عمرؑ سے روایت ہے حضرت عمرؑ نے پیٹ کے بچے کی دیت کے بارے میں لوگوں سے مشورہ کیا، تو حضرت مغیرہ بن شعبہؓ نے کہا رسول اللہ ﷺ نے اس پر ایک غلام یا الودی آزاد کرنے کا حکم دیا ہے، حضرت عمرؑ نے فرمایا ”اپنی بات پر گواہ لاو۔“ چنانچہ حضرت محمد بن مسلمؓ نے اس بات کی تصدیق کی۔ (اس کے بعد حضرت عمرؑ نے سنت رسول ﷺ کے مطابق فیصلہ فرمادیا۔) اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**عَنْ بَجَالَةَ رَحِمَةَ اللَّهِ قَالَ كُنْتُ كَاتِبًا لِجَزْءِ بْنِ مُعَاوِيَةَ عَمِ الْأَخْنَفَ فَأَتَانِي كِتَابٌ عَمَرَ بْنِ الْخَطَابِ ۖ قَبْلَ مَوْتِهِ يَسْأَلُنِي فَرِقُوا بَيْنَ كُلِّ ذِي مَحْرَمٍ مِنَ الْمُجْوِسِينَ وَلَمْ يَكُنْ عَمَرُ ۖ أَخَذَ الْجِزِيَّةَ مِنَ الْمُجْوِسِينَ حَتَّى شَهَدَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ ۖ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ أَخْلَدَهَا مِنْ مَجُوسِينَ . رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ ۝**

حضرت بجالہ رحمہ اللہ کہتے ہیں ”میں اخنف کے پچھا جزو بن معاویہ کا مشی تھا ہمیں حضرت عمرؑ کا ایک خط ان کی وفات سے ایک سال قبل ملا، جس میں لکھا تھا کہ جس مجوسی نے اپنی محرم عورت سے لکھ کیا ہوا نہیں الگ کر دو۔ حضرت عمرؑ مجوسیوں سے جزیہ نہیں لیتے تھے، لیکن جب حضرت عبد الرحمن بن عوفؓ نے گواہی دی کہ رسول اللہ ﷺ مجوسیوں سے جزیہ لیا کرتے تھے، (تو حضرت عمرؑ نے بھی جزیہ لینا شروع کر دیا۔)“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

**عَنْ زَيْنَبِ بِنْ عَجْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أَنَّ الْفُرِيَّةَ بِنْتَ مَالِكِ بْنِ سَيَّانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا وَهِيَ أُخْتُ أَبِي سَعِيدِ بْنِ الْخُدَرِيِّ ۖ أَخْبَرَتْهَا أَنَّهَا جَاءَتْ إِلَيْ رَسُولِ اللَّهِ ۝ تَسْأَلَهُ أَنْ تَرْجِعَ إِلَيْ أَهْلِهَا فِي بَنِي خُنَدَرَةَ فَإِنَّ زَوْجَهَا خَرَجَ فِي طَلْبٍ أَعْبُدِ لَهُ أَبْقَوْا حَتَّى إِذَا كَانُوا بِطَرَفِ الْقَدْوِمِ لِحِقَّهُمْ فَقَتَلُوهُ فَسَأَلَهُ رَسُولُ اللَّهِ ۖ أَنْ أَرْجِعَ إِلَى أَهْلِنِي فَيَأْتِيَ لَمْ يَتَرْكِنِي فِي مَسْكِنٍ يَمْلُكُهُ وَلَا نَفَقَةً قَالَ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ۖ نَعَمْ قَالَ فَغَرَّجَتْ حَتَّى إِذَا كَنْتُ فِي الْحُجْرَةِ أَوْ فِي الْمَسْجِدِ دَعَانِي أَوْ أَمَرَ بِنِ فَدْعِيَتْ لَهُ فَقَالَ**

① کتاب القسامۃ، باب دبة الجنین

② کتاب الجزیہ، باب الجزیہ والموادعۃ مع اهل الذمۃ والحرب

كَيْفَ قُلْتَ فَرَدَدْتَ عَلَيْهِ الْقِصَّةَ الَّتِي دَكَرْتَ مِنْ هَأْنِ زَوْجِي قَالَتْ لَقَالَ امْكُنْتُ فِي  
بَيْتِكَ حَتَّى يَتَلْعَبُ الْكِتَابُ أَجْلَهُ قَالَتْ فَاغْتَدَدْتُ فِيهِ أَرْبَعَةً أَشْهُرًا وَعَشْرًا قَالَتْ فَلَمَّا كَانَ  
عُثْمَانُ بْنُ عَفَانَ ﷺ آرْسَلَ إِلَيَّ فَسَأَلَنِي عَنْ ذَلِكَ فَأَخْبَرْتُهُ فَاتَّبَعَهُ وَقَضَى بِهِ . رَوَاهُ  
**ابُو دَاوُدَ ①**

حضرت زینب بنت کعب بن عجرہ رض سے روایت ہے کہ حضرت ابوسعید خدری رض کی بہن فریعہ بنت مالک بن سنان رض نے انہیں بتایا کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آئیں اور پوچھا "کیا وہ نبی خدا رہ میں اپنے گھر جا سکتی ہیں؟ کیونکہ میرے خاوند کے چند غلام بھاگ گئے تھے وہ انہیں ڈھونڈنے لگے جب طرف قدم (ایک مقام ہے مدینہ سے سات میل پر) پہنچنے تو وہاں غلاموں کو پایا اور غلاموں نے میرے خاوند کو مارڈ الا چنانچہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا کیا میں اپنے گھر واپس چلی جاؤں کیونکہ میرا خاوند میرے لئے کوئی مکان یا خرچ وغیرہ چھوڑ کر نہیں مرا؟" حضرت فریعہ رض کہتی ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "چلی جاؤ۔" حضرت فریعہ رض کہتی ہیں میں وہاں سے نکلی ابھی مسجد یا حجرہ میں ہی تھی تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے بلا بیا کسی کو بلا نے کا حکم دیا اور مجھے بلا بیا گیا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا "تم نے کیا کہا تھا؟" میں نے ساری بات دوبارہ بیان کی جو میں نے اپنے شوہر کے متعلق کہی تھی۔ حضرت فریعہ رض کہتی ہیں اس قب ر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "اپنے گھر میں ٹھہری رہو تی کہ عدت پوری ہو جائے۔" چنانچہ میں نے اس گھر میں چار ماہ دس دن پورے کئے۔ حضرت فریعہ رض کہتی ہیں جب عثمان بن عفان رض نے میرے پاس پیغام بھیجا اور مسئلہ دریافت کیا تو میں نے انہیں بھی بتایا اور انہوں نے اس کے مطابق فیصلہ کیا۔ اسے ابو داؤد نے روایت کیا ہے۔



## إِحْتِيَاجُ السُّنَّةِ لِفَهْمِ الْقُرْآنِ قرآن سمجھنے کے لئے سنت کی ضرورت

**مسئلہ 48** سنت (حدیث) کے بغیر قرآن مجید سے تمام شرعی مسائل معلوم کرنا ممکن نہیں۔

**مسئلہ 49** سنت میں بیان کئے گئے احکامات، قرآن مجید کے احکامات کی طرح واجب الاتباع ہیں۔

عَنْ الْمِقْدَادِ بْنِ مَعْدِنِ كَرَبَةَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ أَنَّهُ قَالَ : (( إِلَّا إِنِّي أُوْزِيْنُ أَنْ يُؤْتَنَ الْكِتَابَ وَمِثْلَهُ مَعَهُ إِلَّا يُؤْتَنُ رَجُلٌ شَبَّاعٌ عَلَى أَرِينَكِيهِ يَقُولُ عَلَيْنَكُمْ بِهَذَا الْقُرْآنِ فَمَا وَجَدْتُمْ فِيهِ مِنْ حَلَالٍ فَأَحْلُونُهُ وَمَا وَجَدْتُمْ فِيهِ مِنْ حَرَامٍ فَحَرُّمُوهُ إِلَّا لَا يُحِلُّ لَكُمْ لَحْمُ الْحِمَارِ الْأَهْلِيِّ وَلَا كُلُّ دِنِ نَابٍ مِنَ السَّبِيعِ وَلَا لُقْطَةٌ مُعَاهِدٍ إِلَّا أَنْ يَسْتَغْفِيَ عَنْهَا صَاحِبُهَا وَمَنْ نَزَلَ بِقَوْمٍ فَعَلَيْهِمْ أَنْ يَقْرُؤُهُ فَإِنْ لَمْ يَقْرُؤْهُ فَلَهُ أَنْ يُعَقِّبَهُمْ بِمِغْلِ قِرَاءَةٍ )) . رَوَاهُ أَبُو ذَرَّا ①

(صحیح)

حضرت مقدم بن معدی کرب (رضی اللہ عنہ) سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”لوگو، یاد رکھو! قرآن ہی کی طرح ایک اور چیز“ (یعنی حدیث) مجھے اللہ کی طرف سے دی گئی ہے۔ خبردار ایک وقت آئے گا کہ ایک پیٹھ بھرا (یعنی متکبر شخص) اپنی سند پر تکمیل کا یہ بیٹھا ہو گا اور کہے گا لوگو! تمہارے لئے یہ قرآن ہی کافی ہے اس میں جو چیز حلال ہے اس وہی حلال ہے اور جو چیز حرام ہے اس وہی حرام ہے۔ حالانکہ جو کچھ اللہ کے رسول نے حرام کیا ہے وہ ایسے ہی حرام ہے جیسے اللہ تعالیٰ نے حرام کیا ہے۔ سنوا! گھر بیوگدھا بھی تمہارے

① صحیح سنن ابی داؤد، للالبانی ،الجزء الثالث ، رقم الحديث 3848

لئے حلال نہیں (حالانکہ قرآن میں اس کی حرمت کا ذکر نہیں) نہ ہی وہ درندے جن کی کچلیاں (یعنی نوکیے دانت جن سے وہ شکار کرتے ہیں) ہیں، نہ ہی کسی ذمی کی گردی پڑی چیز کسی کے لئے حلال ہے۔ ہاں البتہ اگر اس کے مالک کو اس کی ضرورت ہی نہ ہو تو پھر جائز ہے۔ ”اسے ابو داؤد نے روایت کیا ہے۔

عَنْ أَبِي رَافِعٍ عَنِ النَّبِيِّ قَالَ ((لَا أَلْفِينَ أَحَدُكُمْ مُتَكَبِّلًا عَلَى أَرْبِكَتِهِ يَأْتِيهِ الْأَمْرُ مِنْ أَمْرِنِي مِمَّا أُمِرْتُ بِهِ أَوْ نَهْيَتُ عَنْهُ فَيَقُولُ لَا نَذِرِنِي مَا وَجَدْنَا فِي كِتَابِ اللَّهِ أَبْغَنَاهُ). رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ ①

حضرت ابو رافع رض سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا ”(لوگو!) میں تم میں سے کسی کو اس حال میں نہ پاؤں کہ وہ اپنی مند پر تکیہ لگائے بیٹھا ہو اس کے پاس میرے ان احکامات میں سے جن کا میں نے حکم دیا، یا جن سے میں نے منع کیا ہے، کوئی حکم آئے اور وہ یوں کہہ میں تو (آپ ﷺ کے اس حکم کو) نہیں جانتا، ہم نے جو کتاب اللہ میں پایا اسی پر عمل کر لیا (یعنی ہمارے لئے وہی کافی ہے)۔“ اسے ابو داؤد نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 50** قرآن مجید کو سنت کے ذریعے ہی سمجھا جا سکتا ہے۔ چند مثالیں درج

ذیل ہیں۔

① عَنْ حُذَيْفَةَ يَقُولُ حَدَّثَنَا رَسُولُ اللَّهِ ((إِنَّ الْأَمَانَةَ نَزَّلَتْ مِنَ السَّمَاءِ فِي جَذْرِ قُلُوبِ الرِّجَالِ وَنَزَّلَ الْقُرْآنَ فَقَرَأُوا الْقُرْآنَ وَعَلِمُوا مِنَ السُّنْنَةِ)) رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ ②

حضرت حذیفہ رض کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”دینداری آسمان سے لوگوں کے دلوں میں اُتری ہے (یعنی انسان کی فطرت میں شامل ہے) اور قرآن بھی (آسمان سے) نازل ہوا ہے جسے لوگوں نے پڑھا اور سنت کے ذریعے سمجھا۔“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

② عَنْ يَعْلَى بْنِ أُمِيَّةَ قَالَ : قُلْتُ لِعُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ ((لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ

① صحیح سنن ابی داؤد، للالبانی ، الجزء الثالث ، رقم العدیث 3849

② کتاب الاعتصام بالكتاب والسنۃ، باب الاقداء بسنن رسول الله ﷺ

نَقْصُرُوا مِنَ الصَّلَاةِ إِنْ حِفْتُمْ أَنْ يَفْتَنُكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا ) فَقَدْ أَمِنَ النَّاسُ فَقَالَ عَجِيزٌ  
مِّمَّا عَجِيزَ مِنْهُ فَسَأَلَ رَسُولَ اللَّهِ عَنْ ذَلِكَ فَقَالَ ( صَدَقَةً تَصَدَّقَ اللَّهُ بِهَا  
عَلَيْكُمْ فَاقْبِلُوا صَدَقَةً ) رَوَاهُ مُسْلِمٌ ①

حضرت یعنی بن امیہ کہتے ہیں میں نے حضرت عمر بن الخطبؓ سے پوچھا ”اللہ تعالیٰ فرماتا ہے اگر تمہیں کافروں کے ستانے کا خوف ہو تو نماز قصر کر لینے میں کوئی حرج نہیں اور اب جبکہ زمانہ امن ہے ( تو کیا پھر بھی قصر کی رخصت ہے) تو حضرت عمر بن الخطبؓ نے کہا مجھے بھی تمہاری طرح تجب ہوا تھا، تو میں نے رسول اللہ ﷺ سے مسئلہ دریافت کیا تو آپ ﷺ نے فرمایا کہ ( دوران سفر خوف ہو یا نہ ہو) اللہ تعالیٰ نے تمہیں صدقہ دیا ہے، لہذا اس کا صدقہ قبول کرو۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

③ عَنْ عَدِيِّ بْنِ حَاتِمٍ قَالَ : سَأَلَتْ رَسُولَ اللَّهِ عَنِ الصَّوْمِ ، فَقَالَ ( حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَيْضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ ) قَالَ فَأَخَذَتْ عَقَالَيْنِ أَحَدُهُمَا أَيْضُ وَ  
الآخِرُ أَسْوَدٌ فَجَعَلَتْ الْأَظْرُرُ إِلَيْهِمَا فَقَالَ لِرَسُولِ اللَّهِ هَيْنَا لَمْ يَخْفَظْهُ سُفِّيَانُ ،  
قَالَ ( إِنَّمَا هُوَ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ ) . رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ ② ( صحیح )

حضرت عدی بن حاتمؓ کہتے ہیں میں نے رسول اللہ ﷺ سے روزے کے بارہ میں سوال کیا تو آپ ﷺ نے فرمایا ” (حری اس وقت تک کھاؤ پیو) جب تک سفید دھاری سیاہ دھاری سے الگ نظر نہ آئے۔“ چنانچہ میں نے دوڑ دیا۔ ان میں سے ایک سفید، دوسرا سیاہ تھی اور (رات بھر) دونوں کی طرف دیکھتا رہا (میں نے یہ صورتحال رسول اللہ ﷺ کو بتائی تو) آپ ﷺ نے مجھ سے کوئی ایسی بات کی، جو ابوسفیان کو یاد نہیں رہی۔ پھر فرمایا ” اس سے مادرات اور دن ہے۔“ اسے ترمذی نے روایت کیا ہے۔

④ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ لَمَّا نَزَلَتْ هُوَ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ هُنَّ  
ذَلِكَ عَلَى الْمُسْلِمِينَ فَقَالُوا : يَا رَسُولَ اللَّهِ أَوْ أَيْنَا لَا يَظْلِمُ نَفْسَهُ ، قَالَ ( لَيْسَ

① مختصر صحیح مسلم، للالبانی، رقم الحديث 433

② صحیح سنن الترمذی، للالبانی، الجزء الثالث، رقم الحديث 2372

ذلک إِنَّمَا هُوَ الشَّرْكُ الْمُتَسْمِعُوا مَا قَالَ لِقَمَانٌ لِأَنْبِيَاءَ يَا بُنَىٰ لَا تُشْرِكُ بِاللَّهِ إِنَّ

الشَّرْكُ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ) رَوَاهُ التَّرمِذِيُّ ①  
(صحیح)

حضرت عبد اللہ بن مسعود رض کہتے ہیں جب یہ آیت نازل ہوئی ”وَ لَوْگ جنہوں نے اپنے ایمان میں ظلم شامل نہیں کیا۔“ (سورہ انعام، آیت نمبر 83) تو تمام مسلمان پریشان ہو گئے اور عرض کیا ”یا رسول اللہ ﷺ! ہم میں سے کون ایسا ہے جس نے کوئی ظلم (یعنی گناہ) نہ کیا ہو؟“ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”آیت میں ظلم سے مراد، گناہ نہیں بلکہ شرک ہے، کیا تم نے حضرت لقمان علیہ السلام کی اپنے بیٹے کو نصیحت نہیں سنی اے میرے بیٹے! اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک نہ کرنا، کیونکہ شرک بہت بڑا ظلم ہے۔“ اسے ترمذی نے روایت کیا ہے۔

وضاحت : پانچویں حدیث مسئلہ نمبر 52 کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔

**مسئلہ 51** سنت رسول ﷺ نظر انداز کرنے سے بعض شرعی احکام ناکمل اور غیر واضح رہتے ہیں۔ مکمل دین سمجھنے اور اس پر عمل کرنے کے لئے قرآن مجید کے ساتھ ساتھ سنت کی پیروی اور اتباع بھی ضروری ہے۔ چند مثالیں درج ذیل ہیں۔

① قرآن مجید نے صرف مسافر اور بیمار کو رمضان میں روزے چھوڑ کر قضا ادا کرنے کی رخصت دی ہے جبکہ رسول اللہ ﷺ نے مسافر اور بیمار کے علاوہ حائضہ، حاملہ اور دودھ پلانے والی عورتوں کو بھی روزہ چھوڑ کر بعد میں قضا ادا کرنے کی رخصت دی ہے۔

### قرآن مجید کا حکم:

﴿فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مُرِيبًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةُ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ﴾ (184:2)

”تم میں سے جو شخص بیمار ہو یا سفر میں ہو (اور روزہ نہ رکھے) تو (رمضان کے بعد) دوسرے دنوں میں گنتی پوری کرے۔“ (سورہ بقرہ، آیت نمبر 184)

### رسول اللہ ﷺ کا حکم:

عَنْ أَنَسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ ((إِنَّ اللَّهَ وَضَعَ عَنِ الْمُسَافِرِ نِصْفَ الصَّلَاةِ وَالصَّوْمَ وَعَنِ الْحُجْبَلِ وَالْمَرْضِيعِ)) رَوَاهُ النُّسَائِيُّ ① (حسن)

حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”اللہ تعالیٰ نے مسافروں کو روزہ موخر کرنے اور نصف نماز کی رخصت دی ہے جبکہ حاملہ اور دودھ پلانے والی عورت کو صرف روزہ موخر کرنے کی رخصت دی ہے۔“ اسے نسائی نے روایت کیا ہے۔

قَالَ أَبُو الرَّنَادِ رَحْمَةُ اللَّهِ إِنَّ السُّنَنَ وَوُجُوهُ الْحَقِّ لَتَأْتِي كَثِيرًا عَلَى خِلَافِ الرَّأْيِ فَمَا يَجِدُ الْمُسْلِمُونَ بُدُّا مِنْ إِتْبَاعِهَا ، مِنْ ذَلِكَ أَنَّ الْحَائِضَ تَقْضِي الصِّيَامَ وَلَا تَقْضِي الصَّلَاةَ . رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ ②

حضرت ابوالزناد رحمہ اللہ فرماتے ہیں مسنون اور شرعی احکام بسا اوقات رائے کے برکس ہوتے ہیں لیکن مسلمانوں پر ان احکام کی پیروی کرنا لازم ہے انہی احکام میں سے ایک یہ بھی ہے کہ حائضہ روزوں کی قضاء ادا کرے، لیکن نماز کی قضاء ادا نہ کرے۔ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

② قرآن مجید نے زانی مدواز زانی عورت کو سوسوکوڑے مارنے کا حکم دیا ہے جبکہ رسول اللہ ﷺ نے غیر شادی شدہ مدواز عورت کو سوسوکوڑے مارنے کا حکم دیا ہے اور شادی شدہ مدواز عورت کو سگسار کرنے کی سزادی ہے۔

### قرآن مجید کا حکم:

﴿الرَّأْيَةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا مِائَةً جَلْدَةً وَلَا تَأْخُذُ كُمْ بِهِمَا رَأْلَهُ فِي دِينِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ﴾ (2:24)

”زانیہ عورت اور زانی مودوں میں سے ہر ایک کو سوسوکوڑے مارو اور اللہ تعالیٰ کے دین (کو ناذکرنے) کے معاملے میں تم کو ترس نہ آئے۔ اگر تم اللہ اور یوم آخرت پر ایمان رکھتے ہو۔“ (سورہ نور،

① صحیح سنن النسائی، للالبانی، الجزء الثاني، رقم الحديث 2145  
② كتاب الصوم، باب الحائض ترك الصوم والصلوة

آیت نمبر(2)

رسول اللہ ﷺ کا حکم:

عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ جَاءَ مَاعِزُ بْنُ مَالِكٍ إِلَى النَّبِيِّ فَأَعْرَفْ  
بِالزَّنَا مَرْتَبَتِنَ فَطَرَدَهُ ثُمَّ جَاءَ فَأَعْرَفَ بِالزَّنَا مَرْتَبَتِنَ فَقَالَ ((شَهِدْتَ عَلَى نَفِسِكَ أَرْبَعَ  
مَرَّاتٍ أَذْهَبْتُ بِهِ فَارْجُمُوهُ)) رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ ①

(صحیح) حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ ماعز بن مالک رضی اللہ عنہ، نبی اکرم ﷺ کی خدمت میں  
حاضر ہوئے اور دو مرتبہ زنا کا اعتراض کیا۔ آپ ﷺ نے انہیں واپس لوٹا دیا۔ حضرت ماعز رضی اللہ عنہ پھر حاضر  
ہوئے اور دو مرتبہ زنا کا اعتراض کیا۔ تب آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا "تم نے چار مرتبہ اپنے خلاف گواہی  
دے دی (تب لوگوں کو حکم دیا) جاؤ اسے سکسار کر دو۔" اسے ابو داؤد نے روایت کیا ہے۔

③ قرآن مجید نے تمام مردار حرام قرار دیئے ہیں جبکہ رسول اللہ ﷺ نے نمری ہوئی مچھلی حلال قرار  
دی ہے۔

قرآن مجید کا حکم:

﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَاللَّدَّمَ وَلَحْمُ الْخِنْزِيرِ وَمَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ﴾ (3:5)  
"حرام کیا گیا ہے تم پر مردار، خون، خزیر کا گوشہ اور ہر وہ جانور جس پر (ذبح کرتے وقت) اللہ  
کے علاوہ کسی اور کا نام لیا جائے۔" (سورہ مائدہ، آیت نمبر 3)

رسول اللہ ﷺ کا حکم:

عَنْ جَابِرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ سُئِلَ عَنِ الْبَخْرِ قَالَ ((هُوَ الطَّهُورُ مَاءُهُ وَالْجِلْ مَيْتَهُ))  
رَوَاهُ ابْنُ حُزَيْنَةَ ②

(صحیح) حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ سے سمندر کے بارہ میں سوال کیا گیا تو آپ

① صحیح سنن ابی داؤد ، للالبانی ، الجزء الثالث ، رقم الحديث 3823

② الجزء الاول ، رقم الحديث 112

اللہ ﷺ نے فرمایا ”سمندر کا پانی پاک ہے اور اس کا نمودار (یعنی مچھل) حلال ہے۔“ اسے ابن خزیمہ نے روایت کیا ہے۔

④ قرآن مجید نے مردوں اور عورتوں کے لئے ہر طرح کی زینت کو جائز اور حلال قرار دیا ہے جبکہ رسول اللہ ﷺ نے مردوں کے لئے سونا اور ریشم پہننا حرام قرار دیا ہے۔

### قرآن مجید کا حکم:

﴿قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللَّهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالظَّيْبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ﴾ (32:7) (32:7)  
”اے محمد! ان سے کہو کس نے رزق کی پاکیزہ چیزوں کو اور اللہ کی اس زینت کو حرام قرار دیا ہے جسے اللہ نے اپنے بندوں کے لئے نکالا ہے۔“ (سورہ اعراف، آیت نمبر 32)

### رسول اللہ ﷺ کا حکم:

عَنْ أَبِي مُوسَىٰ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ قَالَ ((أُحِلَّ الدَّهْبُ وَالْحَرِيرُ لِإِنَاثِ أُمَّتِنِي وَ  
خَرْمَ عَلَى ذُكُورِهَا)) رَوَاهُ النَّسَائِيُّ ① (صحیح)

حضرت ابو موسیٰ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا ”میری امت کی عورتوں کے لئے سونا اور ریشم حلال کیا گیا ہے اور مردوں کے لئے حرام کیا گیا ہے۔“ اسے نسائی نے روایت کیا ہے۔

④ قرآن مجید نے وضو کا طریقہ منہ اور ہاتھ کہیوں تک دھونا اور پھر سر کا مسح اور پاؤں کا دھونا بتایا ہے جبکہ رسول اللہ ﷺ نے تین مرتبہ ہاتھ دھونا، تین مرتبہ کلی کرنا، تین مرتبہ تاک صاف کرنا اور پھر منہ دھونا، تین مرتبہ دونوں ہاتھ کہیوں تک دھونا۔ اس کے بعد سر اور کانوں کا مسح کرنا اور پھر تین مرتبہ دونوں پاؤں، ٹھنڈوں تک دھونا بتایا ہے۔

### قرآن مجید کا حکم:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُنْتَمْ إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيهِكُمْ إِلَى  
الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرَؤُسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ﴾ (6:5)

”اے لوگو، جو ایمان لائے ہو! جب نماز کے لئے اٹھو تو اپنے ہاتھ کہنیوں تک دھولو، رسول پر مسح کر لو اور پاؤں کو ٹخنوں تک دھولیا کرو۔“ (سورہ مائدہ، آیت نمبر 6)

### رسول اللہ ﷺ کا حکم:

عَنْ حُمَرَانَ أَنَّ عُفْمَانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ دَعَا بِوَضُوءٍ فَأَفْرَغَ عَلَى يَدَيْهِ مِنْ إِنَاءِهِ فَعَسَلَهَا ثَلَاثَ مَرَّاتٍ ثُمَّ أَذْخَلَ بِيَمِينِهِ فِي الْأَنَاءِ ثُمَّ تَمَضَّضَ وَاسْتَشْقَ وَاسْتَثْرَ ثُمَّ غَسَلَ وَجْهَهُ ثَلَاثَةَ وَ يَدَيْهِ إِلَى الْمَرْقَفَيْنِ ثَلَاثَةَ ثُمَّ مَسَحَ بِرَأْسِهِ ثُمَّ غَسَلَ كُلَّ رِجْلٍ ثَلَاثَةَ ثُمَّ قَالَ رَأَيْتُ النَّبِيَّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَعَوْضَنِي هَذَا . مُتَفَقُ عَلَيْهِ ①

حضرت حمران رضي الله عنه سے روایت ہے کہ حضرت عثمان رضي الله عنه نے وضو کے لئے پانی منگوایا اور برتن سے دونوں ہاتھوں پر پانی ڈالا اور دونوں ہاتھوں کوتین پار دھویا پھر اپنا ہاتھ برتن میں ڈالا، کلی کی، ناک صاف کی اور اس میں پانی ڈالا، پھر اپنا چہرہ تین مرتبہ دھویا اور کہنیوں تک بازو تین مرتبہ دھوئے پھر مرکا مسح کیا پھر تین مرتبہ دونوں پاؤں دھوئے پھر فرمایا ”میں نے نبی اکرم ﷺ کو اسی طرح وضو کرتے دیکھا ہے۔“ اسے بخاری اور مسلم نے روایت کیا ہے۔

## وُجُوبُ الْعَمَلِ بِالسُّنَّةِ

سنت پر عمل کرنا واجب ہے

**مسئلہ 52** اللہ تعالیٰ کے احکامات کی طرح رسول اللہ ﷺ کے احکامات بھی

واجب الاتباع ہیں۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ رَخَطَبَنَا رَسُولُ اللَّهِ فَقَالَ (إِيَّاهَا النَّاسُ قَدْ فَرَضَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْحَجَّ فَعَجُونَا) فَقَالَ رَجُلٌ كُلَّ عَامٍ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ فَسَكَتَ حَتَّى قَالَهَا ثَلَاثَةَ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ (لَوْ قُلْتُ نَعَمْ وَجَبَتْ وَلَمَّا اسْتَطَعْتُمْ) ثُمَّ قَالَ ((دُرُونِي مَا تَرَكْتُمْ فَإِنَّمَا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ بِكُفْرٍ سَوْا لِهِمْ وَإِخْلَاقِهِمْ عَلَى أَنْبِيَاءِ هُنْ فَلَادَا أَمْرَتُكُمْ بِشَنِيعَ فَلَوْنَا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ وَإِذَا نَهَيْتُكُمْ عَنْ شَنِيعٍ فَلَدُعْوَةٌ)) رَوَاهُ مُسْلِمٌ ①

حضرت ابو ہریرہ رض کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے ہمیں خطبہ دیا جس میں ارشاد فرمایا ”اللہ تعالیٰ نے تم پر حج فرض کیا ہے، ہذا حج کرو۔“ ایک آدمی نے عرض کیا ”یا رسول اللہ ﷺ! کیا ہر سال حج ادا کریں؟“ رسول اللہ ﷺ خاموش رہے۔ اس آدمی نے تین مرتبہ سوال کیا تو آپ ﷺ نے فرمایا ”اگر میں ”ہاں“ کہہ دیتا تو تم پر ہر سال حج ادا کرنا واجب ہو جاتا اور بھر اس پر عمل کرنا تمہارے لئے ممکن نہ ہوتا، ہذا جتنی بات میں تم سے کہوں اسی پر اتفاق کیا کرو، اگلے لوگ اسی لئے ہلاک ہوئے کہ وہ اپنے نبیوں سے زیادہ سوال اور اختلاف کرتے تھے۔“ (پھر آپ ﷺ نے فرمایا) ”جب میں تمہیں کسی بات کا حکم دوں تو (کرید کی بجائے) اپنی استطاعت کے مطابق اس پر عمل کرو اور جس چیز سے منع کروں اسے چھوڑ دو۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْوَدْعَوِيِّ قَالَ كُنْتُ أَصْلَى فِي الْمَسْجِدِ فَدَعَانِي رَسُولُ اللَّهِ

① کتاب الحج، باب فرض الحج مرة في العمر

**فَلَمْ أُجِّهْ فَقْلَتْ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنِّي كُنْتُ أَصْلَىٰ ، فَقَالَ ((أَلَمْ يَقُلِ اللَّهُ اسْتَجِيبْ لِلَّهِ وَلِرَسُولِهِ إِذَا دَعَاكُمْ )) رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ ①**

حضرت ابوسعید بن معلیؓ نے فرماتے ہیں میں مسجد میں نماز پڑھ رہا تھا، نبی اکرم ﷺ نے مجھے آواز دی، میں نے جواب نہ دیا پھر (نماز ختم کر کے) جب آپ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا تو عرض کیا "یا رسول اللہ ﷺ! میں نماز پڑھ رہا تھا (اس لئے آپ ﷺ کے بلاں پر حاضر نہ ہو سکا) آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا "کیا اللہ تعالیٰ نے (قرآن مجید میں) یہ حکم نہیں دیا" لوگو! اللہ اور اس کا رسول جب تمہیں بلائے تو اس کے حکم کی تقلیل کرو۔" اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

**عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ قَالَ لَعْنَ اللَّهِ الْوَاشِمَاتِ وَالْمُسْتَوْشِمَاتِ وَالنَّاصِصَاتِ وَالْمُتَنَمِّصَاتِ وَالْمُتَنَفِّلَجَاتِ لِلْحُسْنِ الْمُغَيْرَاتِ خَلَقَ اللَّهُ قَالَ فَبَلَغَ ذَلِكَ إِمْرَأَةٌ مِنْ بَنِي أَسَدٍ يُقَالُ لَهَا أُمُّ يَعْقُوبَ وَكَانَتْ تَقْرَأُ الْقُرْآنَ فَاتَّهَ فَقَالَتْ مَا حَدَّيْتَ بِلَغَنِي عَنْكَ أَنَّكَ لَعْنَتِ الْوَاشِمَاتِ وَالْمُسْتَوْشِمَاتِ وَالْمُتَنَمِّصَاتِ وَالْمُتَنَفِّلَجَاتِ لِلْحُسْنِ الْمُغَيْرَاتِ خَلَقَ اللَّهُ فَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ وَمَا لِلْعَنْ مَنْ لَعَنَ رَسُولُ اللَّهِ وَهُوَ فِي كِتَابِ اللَّهِ فَقَالَتِ الْمَرْأَةُ لَقَدْ قَرَأْتَ مَا بَيْنَ لَوْحَيِ الْمُضْحَفِ فَمَا وَجَدْتُهُ فَقَالَ لَيْسَ كُنْتِ قَرَأْتِي لَقَدْ وَجَدْتِي فَقَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ وَمَا آتَكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَّكُمْ عَنْهُ فَاتَّهُوا ۝ فَقَالَتِ الْمَرْأَةُ فَإِنِّي أُرْبَى شَيْئًا مِنْ هَذَا عَلَى إِمْرَأَكَ الْآنَ قَالَ اذْهَبِي فَانظُرِي فَقَالَ فَدَخَلَتْ عَلَى امْرَأَةِ عَبْدِ اللَّهِ فَلَمْ تَرْ شَيْئًا فَجَاءَتْ إِلَيْهِ فَقَالَتْ مَا رَأَيْتِ شَيْئًا فَقَالَ أَمَا لَوْكَانَ ذَلِكَ لَمْ نُجَامِعْهَا . مُتَفَقَّ عَلَيْهِ ②**

حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ نے فرمایا "اللہ تعالیٰ نے جسم گونے والی اور گدوانے والی، چہرے کے بال اکھڑنے اور اکھڑوانے والیوں پر، خوبصورتی کے لئے دانت (رگڑ کر) کھلنے والیوں پر (نیز) اللہ تعالیٰ کی بناوٹ کو تبدیل کرنے والیوں پر لعنت فرمائی ہے۔" میں اسد کی ایک عورت اُمِّ یعقوب نے یہ بات سنی جو کہ قرآن پڑھا کرتی تھی، تو حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کے پاس آئی اور کہا، میں نے سنا ہے "تم نے جسم

①

② المؤود والمرجان ، الجزء الثاني ، رقم الحديث 1377

گدوانے اور گونے والیوں پر، چھروں کے بال اکھاڑنے اور اکھاڑانے والیوں پر دانتوں کو کشادہ کروانے والیوں اور اللہ تعالیٰ کی بناوٹ کو بدلنے والیوں پر لعنت کی ہے؟“ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے کہا ”میں اس پر لعنت کیوں نہ کروں جس پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے لعنت فرمائی ہے اور یہ (یعنی اس بات کا ذکر) تو اللہ تعالیٰ کی کتاب میں موجود ہے۔“ اس عورت نے کہا ”میں نے (اپنے پاس محفوظ) دخنیوں کے درمیان سارا قرآن پڑھ دالا ہے، لیکن مجھے تو اس میں کہیں اس بات کا ذکر نہیں ملا۔“ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے فرمایا ”اگر تو قرآن غور سے پڑھتی (جس طرح غور سے پڑھنے کا حق ہے) تو تجھے یہ بات مل جاتی۔“ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے ”رسول جس بات کا حکم دے اس پر عمل کرو اور جس سے منع کرے اس سے بازا آ جاؤ۔“ پھر وہ عورت بولی ”ان پاؤں میں سے بعض باتیں تو تمہاری بیوی میں بھی ہیں۔“ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے کہا ”جاو جا کر دیکھ لو۔“ وہ عورت گئی تو ان کی بیوی میں ایسی کوئی بات نہ پائی تب وہ واپس آئی اور کہنے لگی ”ان میں سے تو کوئی بات میں نہ تمہاری بیوی میں نہیں دیکھی۔“ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے فرمایا ”اگر وہ ایسا کرتی تو ہم کبھی اس سے محبت نہ کرتے۔“ اسے بخاری اور مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 53** رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت اللہ کی اطاعت ہے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

کی نافرمانی اللہ کی نافرمانی ہے، الہزادوں کی اطاعت ایک ہی درجے

میں واجب ہے۔

عَنْ جَابِرِ بْنِ عَنْدِ اللَّهِ قَالَ جَاءَ ثُمَّاً كَهْكَةَ إِلَى النَّبِيِّ وَ هُوَ نَائِمٌ فَقَالُوا إِنَّ  
إِصَاحِبِكُمْ هَذَا مَغَلًا فَاضْرِبُوهُ أَلَّا فَقَالَ بَغْضُهُمْ إِنَّهُ نَائِمٌ وَ قَالَ بَغْضُهُمْ إِنَّ الْعَيْنَ نَائِمَةٌ وَ  
الْقَلْبَ يَقْظَانُ ، فَقَالُوا : مَثَلُهُ كَعَمَلَ رَجُلٌ بْنِ دَارَا وَ جَعَلَ فِيهَا مَأْدُبَةً وَ بَعْثَ دَاعِيًّا فَمَنْ  
أَحَبَ الدَّاعِيَ دَخَلَ الدَّارَ وَ أَكَلَ مِنَ الْمَأْدُبَةِ وَ مَنْ لَمْ يُحِبِ الدَّاعِيَ لَمْ يَدْخُلِ الدَّارَ وَ لَمْ  
يَأْكُلْ مِنَ الْمَأْدُبَةِ فَقَالُوا : أَوْلُوْهَا لَهُ يَفْقَهُهَا فَقَالَ بَغْضُهُمْ إِنَّهُ نَائِمٌ وَ قَالَ بَغْضُهُمْ إِنَّ الْعَيْنَ  
نَائِمَةٌ وَ الْقَلْبَ يَقْظَانُ ، فَقَالُوا : فَالدَّارُ الْجَنَّةُ وَ الدَّاعِيُ مُحَمَّدٌ ، فَمَنْ أَطَاعَ مُحَمَّدًا فَقَدْ  
أَطَاعَ اللَّهَ وَ مَنْ عَصَى مُحَمَّدًا فَقَدْ عَصَى اللَّهَ وَ مُحَمَّدٌ فَرَقَ بَيْنَ النَّاسِ . رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ ①

حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں فرشتوں کی ایک جماعت نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئی۔ اس وقت آپ صلی اللہ علیہ وسلم سورہ ہے تھے۔ فرشتوں نے آپ میں کہا ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک مثال ہے، وہ بیان کرو۔“ کچھ فرشتوں نے کہا ”آپ صلی اللہ علیہ وسلم تو سورہ ہے ہیں (یعنی ان کے سامنے مثال بیان کرنے سے کیا فائدہ؟)“ لیکن کچھ دوسرے فرشتوں نے کہا ”آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی آنکھ تو واقعی سورہ ہی ہے لیکن دل جاگتا ہے۔“ چنانچہ فرشتوں نے کہا ”آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی مثال اس آدمی کی سی ہے جس نے ایک گھر تعمیر کیا، کھانا پکایا اور پھر لوگوں کو بلاں کے لئے ایک آدمی بھیجا، جس نے بلاں والے کی بات مان لی وہ گھر میں داخل ہوا اور کھانا کھالیا۔ جس نے بلاں والے کی بات نہ مانی وہ گھر میں داخل ہوانہ کھانا کھایا۔“ پھر کچھ فرشتوں نے کہا ”اس مثال کی وضاحت کرو تو اکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اچھی طرح سمجھ لیں۔“ بعض فرشتوں نے پھر یہ بات دہرائی ”آپ تو سورہ ہے ہیں۔“ لیکن دوسروں نے جواب دیا ”آپ کی آنکھ تو سورہ ہی ہے لیکن دل جاگ رہا ہے۔“ چنانچہ فرشتوں نے مثال کی یوں وضاحت کی ”گھر سے ملا جنت ہے (جسے اللہ تعالیٰ نے تعمیر کیا ہے) اور لوگوں کو بلاں والے محمد صلی اللہ علیہ وسلم ہیں، پس جس نے محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی بات مان لی اس نے گویا اللہ تعالیٰ کی بات مانی اور جس نے محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی بات ماننے سے انکار کیا، اس نے گویا اللہ تعالیٰ کی بات ماننے سے انکار کیا اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم لوگوں کے درمیان فرق کرنے والے ہیں (یعنی کون فرمانبردار ہے اور کون نافرمان)“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

عَنْ الْمِقْدَامِ بْنِ مَعْدِنِيْ كَرَبَةَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ قَالَ (إِنَّمَا أُوْزِيْتُ مِنَ الْكِتَابِ وَمِثْلَهُ مَعَهُ إِلَّا يُؤْنِثُكُ رَجُلٌ شَبَّعَانٌ عَلَى أَرِيكَبِيْهِ يَقُولُ عَلَيْكُمْ بِهِذَا الْقُرْآنَ فَمَا وَجَدْتُمْ فِيهِ مِنْ حَلَالٍ فَأَحْلُوْهُ وَمَا وَجَدْتُمْ فِيهِ مِنْ حَرَامٍ فَحَرَمْتُهُ إِلَّا لَا يَحْلُ لَكُمْ لَحْمُ الْحِمَارِ الْأَهْلِيِّ وَلَا كُلُّ دِنِي نَابٍ مِنَ السَّبِيعِ وَلَا لُقْطَةٌ مُعَاهِدٍ إِلَّا أَنْ يَسْتَغْفِيَ عَنْهَا صَاحِبُهَا) رَوَاهُ أَبُو ذَرْعَةَ ①

حضرت مقدام بن معدنی کرب رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ”لوگو! یاد رکو قرآن ہی کی طرح ایک اور چیز (یعنی سنت) مجھے اللہ تعالیٰ کی طرف سے دی گئی ہے۔ خبردار! ایک وقت آئے گا کہ ایک پیٹ بھرا (یعنی متکبر شخص) اپنی منڈ پر تکیہ لگائے بیٹھا ہوگا اور کہے گا لوگو! تمہارے لئے

قرآن ہی کافی ہے۔ اس میں جو حیز حلال ہے بس وہی حلال ہے اور جو حیز حرام ہے بس وہی حرام ہے۔ حالانکہ جو کچھ اللہ کے رسول ﷺ نے حرام کیا ہے وہ ایسے ہی حرام ہے جیسے اللہ تعالیٰ نے حرام کیا ہے۔ سنو! کمر یوگدھا بھی تمہارے لئے حلال نہیں (حالانکہ قرآن میں اس کی حرمت کا ذکر نہیں) نہ ہی درندے جن کی کچلیاں (نوکیلے دانت جن سے وہ شکار کرتے ہیں) ہیں، نہ ہی کسی ذمی کی گردی پڑی چیز کسی کے لئے حلال ہے۔ ہاں البتہ اگر اس کے مالک کو اس کی ضرورت ہی نہ ہو تو پھر جائز ہے۔ ”اسے ابو داؤد نے روایت کیا ہے۔

وضاحت : تیری حدیث مسلم نمبر 21 کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔

#### مسئلہ 54 شریعت میں سنت رسول ﷺ اور کتاب اللہ کے احکامات ایک ہی

درجہ رکھتے ہیں۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَ زَيْنَدَ بْنِ خَالِدٍ الْجَهْنَمِيِّ أَنَّهُمَا قَالَا إِنَّ رَجُلًا مِنَ الْأَغْرَابِ أُتَى رَسُولُ اللَّهِ فَقَالَ : يَا رَسُولَ اللَّهِ أَنْشَدُكَ اللَّهُ أَلَا قَضَيْتَ لِنِي بِكِتَابِ اللَّهِ فَقَالَ الْخَضْمُ الْآخِرُ وَ هُوَ أَفْقَهُ مِنْهُ نَعْمَ فَاقْضِ بِيَنَّا بِكِتَابِ اللَّهِ وَ أُذْنِ لِنِي فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ((قُلْ)) قَالَ : إِنِّي أَبْنَيْتُ كَانَ عَسِينِا عَلَى هَذَا فَرَنِي يُأْمَرَ إِلَيْهِ وَ إِنِّي أُخْبِرُ إِنَّ عَلَى إِبْنِي الرَّئِجْمَ فَاقْتَدِيْتُ مِنْهُ بِعِيَّةً شَاهِيْةً وَ وَلِيَّدَةً فَسَأَلْتُ أَهْلَ الْعِلْمَ فَأَخْبَرُونِي إِنَّمَا عَلَى إِبْنِي جَلْدٌ مِائَةً وَ تَغْرِيْبٌ عَامٍ وَ أَنَّ عَلَى امْرَأَهُ هَذَا الرَّئِجْمَ ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ((وَ الَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَا قَضِيْنَ بَيْنَكُمَا بِكِتَابِ اللَّهِ الْوَلِيَّدَةُ وَ الْغَنْمُ رَدٌّ وَ عَلَى إِبْنِكَ جَلْدٌ مِائَةٌ وَ تَغْرِيْبٌ عَامٌ وَ اخْدُ يَا أَنَيْسُ إِلَى امْرَأَهُ هَذَا فَإِنْ اغْتَرَّتْ فَأَرْجُمْهَا)) قَالَ فَعَدَا عَلَيْهَا فَاغْتَرَّتْ فَأَمْرَ بِهَا رَسُولُ اللَّهِ فَرُجِمَتْ . مُتَفَقَّ عَلَيْهِ ①

حضرت ابو ہریرہ اور زید بن خالد جنی ﷺ سے روایت ہے کہ ایک دیہاتی رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا ”یا رسول اللہ ﷺ! میں آپ کو اللہ کی قسم دیتا ہوں کہ میرا فصلہ کتاب اللہ کے مطابق کیجئے۔“ مقدمے کا دوسرا فریق زیادہ سمجھ دار تھا اس نے عرض کیا ”ہاں یا رسول اللہ ﷺ! ہمارے

درمیان کتاب اللہ کے مطابق ہی فیصلہ فرمائیے، لیکن مجھے بات کرنے کی اجازت دی جائے۔” آپ ﷺ نے فرمایا ”اچھا بات کرو۔“ اس نے عرض کیا ”میرا بیٹا اس کے گھر نو کرتا ہے، اس نے اس کی بیوی سے زنا کیا۔ لوگوں نے مجھ سے کہا تیرے بیٹے کے لئے رجم کی سزا ہے۔ میں نے اس کے بدے سو بکریاں صدقہ کیں اور ایک لوٹڈی آزادی۔ پھر میں نے علماء سے پوچھا، تو انہوں نے کہا تیرے بیٹے کے لئے سو کوڑوں کی سزا اور ایک سال کی جلاوطنی ہے اور فریق ٹانی کی بیوی کے لئے سنگاری کی سزا ہے۔“ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”اس ذات کی قسم! جس کے ہاتھ میں میری جان ہے، میں تمہارے درمیان کتاب اللہ کے مطابق ہی فیصلہ کروں گا۔“ فریق اول کو حکم دیا کہ ”اپنی بکریاں اور لوٹڈی واپس لے لوتھارے بیٹے کے لئے سو کوڑے ہیں اور سال کی جلاوطنی کی سزا ہے۔“ پھر ایک صحابی ائمہ کو حکم دیا کہ ”تم کل اس عورت سے جا کر پوچھو، اگر وہ زنا کا اقرار کرے تو اسے سنگار کرو۔“ حضرت ائمہؑ اگلے روز گئے۔ عورت نے زنا کا اقرار کر لیا تو نبی اکرم ﷺ کے حکم سے وہ سنگار کر دی گئی۔ اسے بخاری اور مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 55** گمراہی سے بچنے کے لئے کتاب اللہ اور سنت رسول ﷺ دونوں کی

پیروی کا حکم ہے

وضاحت: حدیث مسئلہ نمبر 22 کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔

**مسئلہ 56** جو عمل سنت رسول ﷺ کے مطابق نہ ہو، وہ اللہ تعالیٰ کے ہاں قبل قبول نہیں۔

وضاحت: حدیث مسئلہ نمبر 30 کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔

**مسئلہ 57** دینی مسائل میں نبی اکرم ﷺ کی بذریعہ و حی راہنمائی کی جاتی، جس کی اطاعت اللہ تعالیٰ کے حکم کی طرح ہی واجب ہے۔ چند مثالیں ملاحظہ فرمائیں۔

① عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ يَقُولُ مَرِضْتُ فَجَاءَنِي رَسُولُ اللَّهِ يَعْوَذُنِي وَأَبْوَبُخْرُ وَهُمَا مَا شِيَانِ فَلَمَّا نَبَىَ وَقَدْ أُغْمِيَ عَلَىٰ فَوَضَّأَ رَسُولُ اللَّهِ فَمَصَبَّ وَضُوءَةً عَلَىٰ فَأَفْقَثَ فَقُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ وَرَبِّيَا قَالَ سُفِيَانُ فَقُلْتُ أَنِي رَسُولُ اللَّهِ كَيْفَ

**آقْضَى فِي مَالِي؟ كَيْفَ أَضْنَعُ فِي مَالِي؟ قَالَ فَمَا أَجَابَنِي بِشَيْءٍ حَتَّى نَزَلَ آتُهُ  
الْمِيرَاثُ رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ ①**

حضرت جابر بن عبد الله رض کہتے ہیں کہ میں یہاں ہوا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت ابو بکر صدیق رض عیادت کے لئے تشریف لائے میں بے ہوش تھا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے وضو کیا اور وضو کا پانی مجھ پر ڈالا، جس سے میں ہوش میں آگیا۔ میں نے عرض کیا ”یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! ایک بار حضرت سفیان رحمۃ اللہ علیہ نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا تھا کہ میں اپنے مال کا کیا فیصلہ کروں؟“ پھر حضرت سفیان رحمۃ اللہ علیہ نے بتایا کہ ”آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس وقت تک کوئی جواب نہ دیا جب تک میراث کی آیت نہ اتری۔“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

② عن سَهْلِ بْنِ سَعْدٍ أَنَّ رَجُلًا أتَى رَسُولَ اللَّهِ قَالَ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ! أَرَيْتَ رَجُلًا رَأَى مَعَ امْرَأِهِ رَجُلًا أُبْكِلَهُ فَعَتَلُونَهُ أَمْ كَيْفَ يَفْعُلُ؟ فَأَنَزَلَ اللَّهُ فِيهِمَا مَا ذَكَرَ فِي الْقُرْآنِ مِنَ الْعَلَاعِنِ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ ((قَذْ قُضِيَ فِينَكَ وَفِي امْرِ إِنَّكَ فَتَلَاعَنَا وَإِنَّا شَاهِدُ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ فَفَارَقَهَا فَكَانَتْ سُنَّةً أَنْ يُفَرَّقَ بَيْنَ الْمُعَلَّاعِينَ . رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ ③

حضرت سہل بن سعد رض سے روایت ہے کہ ایک آدمی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس حاضر ہوا اور عرض کیا ”یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! اگر کوئی شخص اپنی بیوی کو غیر موکے ساتھ دیکھے تو کیا کرے؟ اگر قتل کرے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم اسے (قصاص) میں قتل کروادیں گے، پھر آخر کیا کرے؟“ (آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کوئی جواب نہ دیا حتیٰ کہ) اللہ تعالیٰ نے ان دونوں کے بارے میں قرآن مجید میں لعان کا حکم نازل فرمایا، تب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس شخص سے فرمایا ”تیر اور تیری بیوی کا فیصلہ ہو گیا، چنانچہ دونوں نے لعان کیا (راوی کہتے ہیں) میں اس وقت نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس موجود تھا، تب سے یہ سنت جاری ہوئی کہ لعان کرنے والے میاں بیوی میں جدائی کر دی جائے۔“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

③ عن عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ قَالَ بَيْنَا أَنَا مَعَ النَّبِيِّ فِي حَرْبٍ وَهُوَ مُتَكَبِّرٌ عَلَى

① کتاب الاعصام بالکتاب و السنۃ، باب ما کان النبی ﷺ یسائل مال مہمل ہنzel علیہ

② کتاب التفسیر، تفسیر سورہ نور، باب والخامسة ان لعنة الله علیہ

عَسِّيْنِبِ إِذْ مَرَ الْيَهُودُ فَقَالَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ سَلُوْهُ عَنِ الرُّوحِ، فَقَالَ: مَا رَأَيْتُكُمْ إِلَيْهِ، وَقَالَ بَعْضُهُمْ لَا يَسْتَقْبِلُكُمْ بِشَيْءٍ تَخْرُهُونَهُ، فَقَالُوا: سَلُوْهُ فَسَالُوْهُ عَنِ الرُّوحِ فَأَمْسَكَ النَّبِيُّ ﷺ فَلَمْ يَرُدَ عَلَيْهِمْ شَيْئًا فَعَلِمْتَ أَنَّهُ يُؤْخِي إِلَيْهِ فَقُمْتَ مَقَامِي فَلَمَّا نَزَلَ الْوَحْيُ قَالَ ((وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّنِي وَمَا أُوْتِيْتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا)) رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ ①

حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کہتے ہیں ایک دفعہ میں نبی اکرم ﷺ کے ساتھ ایک باغ میں تھا، آپ ﷺ کھجور کی ایک چھڑی پر میک لگائے ہوئے تھے کہ یہودی گزرے وہ آپس میں ایک دوسرے سے کہنے لگے ان (یعنی محمد ﷺ) سے روح کے بارہ میں سوال کرو۔ (ان میں سے) ایک نے کہا ”محمد ﷺ کے بارے میں تمہیں کس چیز نے شک میں ڈال دیا ہے (کہ وہ پیغمبر ہی نہ ہوں)“ کچھ یہودیوں نے کہا ”محمد ﷺ کوئی ایسی بات نہ کہہ دیں، جو تمہیں ناگوار گزرے۔ پھر انہوں نے (فیصلہ کر کے) کہا ”اچھا چلو سوال کرو۔“ چنانچہ یہودیوں نے آپ سے پوچھا ”روح کیا چیز ہے؟“ نبی اکرم ﷺ خاموش رہے انہیں کوئی جوب نہ دیا۔ میں سمجھ گیا کہ آپ ﷺ پر وحی نازل ہو رہی ہے چنانچہ اپنی جگہ پر کھڑا رہا۔ جب وحی نازل ہو چکی تو آپ ﷺ نے یہ آیت تلاوت فرمائی ”وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّنِي وَمَا أُوْتِيْتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا“ (85:17) ”اے محمد! الگ آپ سے روح کے بارہ میں سوال کرتے ہیں، کہہ دیجئے روح میرے رب کا حکم ہے اور تم کو (اس بارہ میں) کم ہی علم دیا گیا ہے۔“ (سورہ بنی اسرائیل، آیت نمبر 85) اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

**مسائلہ 58** قرآن مجید کے علاوہ بھی اللہ تعالیٰ، نبی اکرم ﷺ کو دین کے احکامات سکھلاتے تھے جن پر ایمان لانا اور عمل کرنا اسی طرح واجب ہے جس طرح قرآن مجید کے احکامات پر ایمان لانا اور عمل کرنا واجب ہے۔ چند مثالیں درج ذیل ہیں

① کتاب التفسیر، تفسیر سورہ بنی اسرائیل، باب و یسألونك عن الروح

① عنَ النَّبِيِّ عَنِ النَّبِيِّ قَالَ ((إِنَّ اللَّهَ وَضَعَ عَنِ الْمُسَافِرِ نِصْفَ الصَّلَاةِ وَالصُّومَ وَعَنِ الْجُنُبِيِّ وَالْمُرْضِعِ)) رَوَاهُ النَّسَائِيُّ ①  
حضرت انس بن مالک سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا "اللہ تعالیٰ نے مسافر کو نصف نماز کی رخصت اور روزہ موخر کرنے کی رخصت دی ہے جبکہ حاملہ اور دودھ پلانے والی عورت کو (صرف) روزہ موخر کرنے کی رخصت دی ہے۔" اسے نسائی نے روایت کیا ہے۔

وضاحت : قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے صرف مسافر اور باراکہ کر کیا ہے جبکہ یہاں حاملہ اور دودھ پلانے والی عورت کو دی گئی رخصت کو بھی رسول اللہ ﷺ نے اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب کیا ہے۔

② عَنْ أَبِي سَعِيدٍ جَاءَتِ امْرَأَةٌ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ فَقَالَتْ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ذَهَبَ الرُّجَالُ بِحَدِيثِكَ فَاجْعَلْ لَنَا مِنْ تَقْسِيكَ يَوْمًا نَأْتِينَكَ فِيهِ تَعْلَمُنَا مِمَّا عَلِمْتَ اللَّهُ  
فَقَالَ ((اجْتَمَعُنَّ فِي يَوْمٍ كَذَا وَ كَذَا فِي مَكَانٍ كَذَا وَ كَذَا)) فَاجْتَمَعُنَّ فَاتَّاهُنَّ رَسُولُ  
اللَّهِ فَعَلَمُهُنَّ مِمَّا عَلِمَ اللَّهُ ثُمَّ قَالَ ((مَا مِنْكُنَّ امْرَأَةً تَقْدِيمُ بَيْنَ يَدَيْهَا مِنْ وَلَدَهَا  
فَلَا إِلَّا كَانَ لَهَا حِجَابًا مِنَ النَّارِ)) فَقَالَتِ امْرَأَةٌ مِنْهُنَّ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَوِ النَّبِيِّ قَالَ  
فَأَعَادَنَّهَا مَرْتَنِينَ ثُمَّ قَالَ ((وَاثْنَيْنِ وَاثْنَيْنِ وَاثْنَيْنِ)) رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ ②

حضرت ابوسعید رضی اللہ عنہ کہتے ہیں ایک عورت رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئی اور عرض کیا "یا رسول اللہ ﷺ! آپ کی ساری تعلیمات (احادیث) موسوں نے لے لی ہیں۔ (ہفتہ میں) ایک دن ہماری تعلیم کے لئے بھی مقرر فرمادیجئے جس میں ہمیں وہ باتیں سکھلائیے جو اللہ تعالیٰ نے آپ ﷺ کو سکھلائی ہیں۔" آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا "اچھا فلاں فلاں دن فلاں فلاں جگہ جمع ہوا کرو۔" چنانچہ عورتیں جمع ہوئیں اور رسول اللہ ﷺ ان کے پاس تشریف لے گئے اور جو باتیں اللہ تعالیٰ نے آپ ﷺ کو سکھلائی تھیں وہ ان کو سکھلائیں۔ پھر فرمایا "تم میں سے جو عورت اپنے تین بچے آگے بیچج چکی ہے (یعنی فوت ہوچکے ہیں) تو قیامت کے روز وہ بچے (صبر کرنے پر) اس کے لئے جہنم سے رکاوٹ بیش کے۔" ایک عورت نے سوال کیا "اگر دو بچے فوت ہوئے ہوں؟" عورت نے دو کافظ دو دفعہ دہرا کیا، تو آپ ﷺ نے جواب دیا "ہاں دو بھی، دو بھی، دو بھی۔" اسے بخاری نے

① صحيح سنن النسائي ، للالهاني ، الجزء الثاني ، رقم الحديث 2145  
② كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة ، باب تعليم النبي امهه من الرجال والنساء

روایت کیا ہے۔

③ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ يَرْوِيهُ عَنْ رَبِّكُمْ قَالَ ((إِلَّا كُلُّ عَمَلٍ كَفَارَةٌ وَ الصَّوْمُ لِنِسْأَةٍ وَ أَنَا أَجْزِي بِهِ وَ لَخْلُوقُ فِيمَا صَائِمٌ أَطْيَبُ عِنْدَ اللَّهِ مِنْ رِيحَ الْمِسْكِ)) رَوَاهُ الْبَعَارِيُّ ①

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ، نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اپنے رب سے روایت کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے ”ہر عمل کا بدله ہے اور روزہ میرے لئے ہے میں ہی اس کا بدله دوں گا، روزہ دار کے منہ کی بتوالی کے نزدیک مٹک کی خوبصورتی سے زیادہ اچھی ہے۔“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

④ عَنْ أَنَسِ عَنِ النَّبِيِّ يَرْوِيهُ عَنْ رَبِّهِ قَالَ ((إِذَا تَقَرَّبَ الْعَبْدُ إِلَى شَبَرًا تَقَرَّبَ إِلَيْهِ ذِرَاعًا وَ إِذَا تَقَرَّبَ مِنْ ذِرَاعًا تَقَرَّبَتْ مِنْهُ بَاعًا وَ إِذَا أَتَانِي مَشِيًّا أَتَيْتُهُ هَرَوَلَةً)) رَوَاهُ الْبَعَارِيُّ ②

حضرت انس رضی اللہ عنہ، نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اپنے رب سے روایت کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے ”جب کوئی بندہ بالشت بھر میری طرف آتا ہے تو میں ہاتھ بھراں کی طرف آتا ہوں، جب بندہ ہاتھ بھراں کی طرف آتا ہے تو میں دو ہاتھاں کی طرف بڑھتا ہوں جب بندہ چل کر میری طرف آتا ہے تو میں دو ڈکراں کی طرف آتا ہوں۔“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

⑤ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَ ((الْكَبِيرِ يَاءُ رِدَائِي وَ الْعَظِيمُ إِذَارِي فَمَنْ نَازَ عَنِيْ وَاحِدًا مِنْهُمَا قَدَّثْتُهُ فِي النَّارِ)) رَوَاهُ أَبُو دَاؤِدَ ③

(صحیح)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے ”کبریائی میری اوڑھنی ہے اور عظمت میری چادر ہے جس نے ان دونوں میں سے کسی ایک کو مجھ سے چھینا، میں اسے

① کتاب التوحید، باب ذکر النبی ﷺ و روایاته عن ربہ

② کتاب التوحید، باب ذکر النبی ﷺ و روایاته عن ربہ

③ صحیح سنن ابی داؤد ، للالبانی ، الجزء الثانی ، رقم الحدیث 2446

جہنم میں بھینک دوں گا۔” اسے ابو داؤد نے روایت کیا ہے۔

⑥ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ : قَالَ اللَّهُ ((أَنْفِقْ يَا ابْنَ آدَمَ أَنْفِقْ عَلَيْكَ)) مُتَفَقَّعٌ عَلَيْهِ ①

حضرت ابو ہریرہ رض کہتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے ”اے ابن آدم! تو (میری راہ میں) خرچ کر، تجھ پر خرچ کیا جائے گا۔“ اسے بخاری اور مسلم نے روایت کیا ہے۔

وضاحت : رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا اللہ تعالیٰ سے برادرست روایت کرنا اس بات کی دلیل ہے کہ قرآن مجید کے علاوہ بعض دوسرے شرعی احکامات بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے سکھلانے جاتے تھے۔



## السَّنَةُ وَالصَّحَابَةُ

### سنت، صحابہ کرام ﷺ کی نظر میں

**مسئلہ 59** صحابہ کرام ﷺ رسول اکرم ﷺ کے تمام اقوال و افعال کی مبنی و معنی اسی طرح پیروی کرنے کی کوشش فرماتے جس طرح نبی اکرم ﷺ سے سنتے یا آپ ﷺ کو کرتے دیکھتے تھے، چند مثالیں ملاحظہ ہوں۔

**مسئلہ 60** اتباع سنت کے لئے سنت کی مصلحت اور حکمت سمجھ میں آنا ضروری نہیں۔

① عَنْ أَبِي سَعِيدٍ بْنِ الْخُدْرِيِّ قَالَ يَبْيَنُمَا رَسُولُ اللَّهِ يُصَلِّيْ بِأَصْحَابِهِ إِذْ خَلَعَ نَعْلَيْهِ فَوَضَعَهُمَا عَنْ يَسَارِهِ فَلَمَّا رَأَى ذَلِكَ الْقَوْمُ أَقْرَبُوا إِعْلَاهُمْ فَلَمَّا قَضَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَاتُهُ ، قَالَ ((مَا حَمَلْتُمْ عَلَى إِلْقَاءِ إِعْلَاهُكُمْ؟)) قَالُوا رَأَيْنَاكَ الْقِنَتَ نَعْلَيْكَ فَأَلْقَيْنَا إِعْلَاهَنَا فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ((إِنَّ جِبْرِيلَ أَتَانِي فَأَخْبَرَنِي أَنَّ فِيهَا قَدْرًا)) أَوْ قَالَ ((أَدَى)) وَ قَالَ ((إِذَا جَاءَ أَحَدُكُمْ إِلَى الْمَسْجِدِ فَلْيَنْظُرْ فَإِنَّ رَأَى فِي نَعْلَيْهِ قَدْرًا أَوْ أَدَى فَلْيَمْسُخْهُ وَلْيُصَلِّ فِيهِمَا)) رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ (صحیح)

حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ ایک دفعہ رسول اللہ ﷺ صحابہ کرام ﷺ کو نماز پڑھا رہے تھے کہ دوران نماز آپ ﷺ نے جوتے اتار کر باہیں جانب رکھ دیئے۔ جب صحابہ کرام ﷺ نے دیکھا تو انہوں نے بھی اپنے جوتے اتار دیئے۔ رسول اکرم ﷺ نے نماختم کی، تو انہوں نے دریافت فرمایا "تم لوگوں نے اپنے جوتے کیوں اتارے؟" صحابہ کرام ﷺ نے عرض کیا "ہم نے چونکہ آپ ﷺ کو

جوتے اتارتے دیکھا، لہذا ہم نے بھی اپنے جوتے اتار دیئے۔ ”رسول اللہ ﷺ نے فرمایا“ مجھے جبرائیل ﷺ نے آکر بتایا“ میرے جو توں میں غلاظت ہے۔ یا کہا“ تکلیف دھیز ہے۔ ”(لہذا میں نے جوتے اتار دیئے) پھر آپ ﷺ نے صحابہ کرام ﷺ کو نصیحت فرمائی“ جب مسجد میں نماز پڑھنے آؤ تو پہلے اپنے جو توں کو اچھی طرح دیکھ لیا کرو، اگر ان میں غلاظت ہو تو اسے صاف کرو، پھر ان میں نماز پڑھو۔ ”اسے ابو داؤد نے روایت کیا ہے۔

② عن أبي رافع ﷺ قالَ اسْتَخَلَفَ مَرْوَانُ أَبَا هُرَيْرَةَ عَلَى الْمَدِينَةِ وَخَرَجَ إِلَى مَكَّةَ فَصَلَّى لَهَا أَبُو هُرَيْرَةَ الْجُمُعَةَ فَقَرَأَ بَعْدَ سُورَةِ الْجُمُعَةِ فِي الرَّكْعَةِ الْآخِرَةِ إِذَا جَاءَ لَكَ الْمُنَافِقُونَ قَالَ فَأَذْرَكْتُ أَبَا هُرَيْرَةَ حِينَ النَّصْرَ فَقُلْتَ لَهُ إِنَّكَ قَرَأْتَ بِسُورَتَيْنِ كَانَ عَلَيْهِ أَبْنُ أَبِي طَالِبٍ يَقْرَأُ بِهِمَا بِالْكُوْلَةِ، فَقَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ إِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ يَقْرَأُ بِهِمَا يَوْمَ الْجُمُعَةِ . رَوَاهُ مُسْلِمٌ ۝

حضرت ابو رافع ﷺ فرماتے ہیں کہ مومن نے حضرت ابو ہریرہ ﷺ کو مدینہ کا (قام مقام) گورنر بنایا اور (خود کسی کام سے) مکھلپے گئے۔ اسی دوران حضرت ابو ہریرہ ﷺ نے نماز جمعہ پڑھائی، پہلی رکعت میں سورہ جمعہ اور دوسری رکعت میں سورہ منافقون تلاوت کی۔ حضرت ابو رافع ﷺ کہتے ہیں کہ نماز کے بعد میں حضرت ابو ہریرہ ﷺ سے ملا اور عرض کیا آپ نے وہی سورتیں تلاوت فرمائیں جو حضرت علی ﷺ (اپنے عہد خلافت میں) کوفہ میں پڑھایا کرتے تھے۔ حضرت ابو ہریرہ ﷺ نے فرمایا ”میں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ دونوں سورتیں نماز جمعہ میں پڑھتے سنائے۔ (اسی لئے میں نے پڑھی ہیں)“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

③ عن نَافِعِ رَحْمَةِ اللَّهِ قَالَ سَمِعَ أَبْنُ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا مِنْ زَمَارًا قَالَ فَوَضَعَ إِضْبَاعَيْهِ عَلَى أَذْنَيْهِ وَنَأَى عَنِ الطَّرِيقِ وَقَالَ لَنِي يَا نَافِعُ هَلْ تَسْمَعُ شَهِنَّا قَالَ فَقُلْتُ لَا ، قَالَ فَرَقَعَ إِضْبَاعَيْهِ مِنْ أَذْنَيْهِ وَقَالَ كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ مِثْلَ هَذَا فَصَنَعَ مِثْلَ ذَلِكَ ، قَالَ نَافِعٌ فَكُنْتُ إِذَا ذَاكَ صَفِيرًا . رَوَاهُ أَبُو داؤُدَ ۝

① كتاب الجمعة، باب ما يقراء في صلاة الجمعة

② صحيح سنت ابن داود، لللباني، الجزء الثاني، رقم الحديث 4116

حضرت نافع رحمہ اللہ کہتے ہیں کہ حضرت عبد اللہ بن عمر رض نے پانسری کی آواز سنی تو اپنی دلوں الگیاں کانوں میں ٹھوٹیں لیں اور راستے کی دوسری سمت کافی دور تک گئے اور مجھ سے پوچھا "اے نافع! کیا کچھ سن رہے ہو؟" میں نے عرض کیا "نہیں!" تب انہوں نے اپنی الگیاں کانوں سے ٹکالیں اور فرمایا "میں رسول اللہ ﷺ کے ساتھ تھا، رسول اللہ ﷺ کی پانسری کی آواز سنی اور ایسے ہی کیا (جیسے میں نے اب کیا ہے)

حضرت نافع نے یہی بتایا کہ اس وقت میں چھوٹی عمر کا تھا۔ اسے ابو داؤد نے روایت کیا ہے۔

④ عن هَلَالِ بْنِ يَسَافِ رَض قَالَ كُنَّا مَعَ سَالِمَ بْنِ عَبْيَدٍ فَعَطَسَ رَجُلٌ مِنَ الْقَوْمِ فَقَالَ  
السَّلَامُ عَلَيْكُمْ فَقَالَ سَالِمٌ وَعَلَيْكَ وَعَلَى أُمِّكَ ثُمَّ قَالَ بَعْدَ لَعْلَكَ وَجَدْتَ مِمَّا  
قُلْتَ لَكَ قَالَ لَوْدِذْتُ أَنْكَ لَمْ تَذَكُّ أُمِّي بِخَيْرٍ وَلَا بِشَرٍ قَالَ إِنَّمَا قُلْتَ لَكَ كَمَا  
قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلی اللہ علیہ وسلم إِنَّا بَيْنَنَا وَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ صلی اللہ علیہ وسلم إِذَا عَطَسَ رَجُلٌ مِنَ الْقَوْمِ فَقَالَ  
السَّلَامُ عَلَيْكُمْ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلی اللہ علیہ وسلم ((وَعَلَيْكَ وَعَلَى أُمِّكَ)) ثُمَّ قَالَ ((إِذَا  
عَطَسَ أَحَدُكُمْ فَلَيْسَ خَمْدُ اللَّهِ)) قَالَ فَذَكَرَ بَعْضُ الْمَحَامِيدِ ((وَالْيُقْلُلُ لَهُ مِنْ عِنْدَهُ  
يَرْحَمُكَ اللَّهُ وَلَيْرُدَّ بَعْنَيْ عَلَيْهِمْ يَغْفِرُ اللَّهُ لَنَا وَلَكُمْ)) رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ ① (صحیح)  
حضرت ہلال بن یساف رض کہتے ہیں ہم سالم بن عبید کے پاس تھے کہ ایک آدمی نے چھینک ماری اور  
کہا "السلام علیکم" حضرت سالم رض نے اس کے جواب میں کہا وَعَلَيْكَ وَعَلَى أُمِّكَ  
(یعنی تھجھ پر اور تیری ماں پر بھی سلام) پھر کہا جو میں نے کہا ہے شاید اس پر تھجھ ناگواری محسوس ہوئی  
ہے۔ آدمی نے جواب میں کہا میری خواہش تھی کہ تم میری ماں کا اچھے الفاظ میں تذکرہ کرتے نہ کہ  
برے الفاظ سے۔ تو حضرت سالم رض نے کہا "سنو میں نے یہ جواب اس لئے دیا ہے کہ ہم نبی  
اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر تھے کہ ایک آدمی نے چھینک ماری اور السلام علیکم کہا، تو اس کے  
جواب میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی بھی جواب دیا وَعَلَيْكَ وَعَلَى أُمِّكَ (الہذا میں نے بھی ویسا ہی  
کہا ہے) اور پھر نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے بتایا "جب چھینک مارو، تو اللہ حمدلہ کہو۔" راوی کہتا ہے کہ  
آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بعض دیگر حد کے کلمات کا بھی ذکر کیا اور پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "چھینکنے والے کے پاس  
جو شخص موجود ہوا سے یارِ حمک اللہ کہنا چاہئے اور چھینکنے والے کو پھر یغفار اللہ لنا و لکُمْ کہنا چاہئے۔

اسے ابو داؤد نے روایت کیا ہے۔

⑤ عَنْ نَافِعٍ أَنَّ رَجُلًا عَطَسَ إِلَى جَنْبِ ابْنِ عُمَرَ فَقَالَ الْحَمْدُ لِلَّهِ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ قَالَ ابْنُ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا وَآتَا أَقْوَلُ الْحَمْدُ لِلَّهِ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ وَلَيْسَ هَكَذَا عَلِمْنَا رَسُولَ اللَّهِ عَلِمْنَا أَنَّ نَقُولَ الْحَمْدُ لِلَّهِ عَلَى كُلِّ حَالٍ رَوَاهُ التَّرمِذِيُّ<sup>①</sup> (حسن)

حضرت نافع رض سے روایت ہے کہ ایک آدمی نے حضرت عبد اللہ بن عمر رض کے پاس چھینک ماری اور کہا الحمد لله والسلام على رَسُولِ اللَّهِ حضرت عبد اللہ بن عمر رض نے فرمایا الحمد لله والسلام على رَسُولِ اللَّهِ تو میں بھی کہتا ہوں (یعنی مجھے بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر سلام چھینے میں کوئی اعتراض نہیں) لیکن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں یوں سکھایا ہے (چھینک کے بعد) ہم الْحَمْدُ لِلَّهِ عَلَى كُلِّ حَالٍ (یعنی ہر حال میں اللہ تعالیٰ کا شکر ہے) کہیں (لہذا جو سنت طریقہ ہے وہی اختیار کرو) ”اسے ترمذی نے روایت کیا ہے۔

⑥ عَنْ زَيْدِ بْنِ أَسْلَمَ عَنْ أَبِيهِ أَنَّ عُمَرَ بْنَ الخطَّابِ قَالَ لِلرُّسُلِ كُنْ أَمَّا وَاللَّهُ إِنِّي لَا أَعْلَمُ أَنَّكَ حَجَرٌ لَا تَضُرُّ وَلَا تَنْفَعُ وَلَوْلَا أَنِّي رَأَيْتُ النَّبِيَّ اسْتَلَمَكَ فَاسْتَلَمْتَهُ ثُمَّ قَالَ فَمَا لَنَا وَلِلرَّمْلِ إِنَّمَا كُنَّا رَأَيْنَا يِهِ الْمُشْرِكِينَ وَقَدْ أَهْلَكُهُمُ اللَّهُ ثُمَّ قَالَ شَيْءٌ صَنَعَهُ النَّبِيُّ فَلَا تُحِبُّ أَنْ تَتَرَكَهُ مُتَفَقٌ عَلَيْهِ<sup>②</sup>

حضرت زید بن اسلم رض اپنے باپ سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت عمر بن خطاب رض نے حجر اسود کو خاطب کر کے کہا ”والله! میں جانتا ہوں تو ایک پتھر ہے نہ نقصان پہنچا سکتا ہے نہ فتح دے سکتا ہے اگر میں نے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو استلام (حجر اسود کو ہاتھ لگا کر بوسہ دینا) کرتے نہ دیکھا ہوتا تو تجھے کبھی نہ چومتا۔“ پھر فرمایا ”اب ہمیں رمل کرنے کی کیا ضرورت ہے، رمل تو شمنوں کو دکھانے کے لئے تھا اب تو اللہ تعالیٰ نے انہیں ہلاک کر دیا ہے۔“ پھر خود ہی فرمایا ”لیکن رمل تو وہ جیز ہے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت ہے اور سنت چھوڑنا ہمیں پسند نہیں۔“ اسے بخاری اور مسلم نے روایت کیا ہے۔

① صحيح سنن الترمذی، للالبانی ،الجزء الثاني ، رقم الحديث 2200

② اللولوة والمرجان ،الجزء الاول ،رقم الحديث 799

⑦ عَنْ أَبِي الْيُونَسِ الْأَنْصَارِيِّ قَالَ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ إِذَا أُتِيَ بِطَعَامٍ أَكَلَ مِنْهُ وَبَعْثَ

بِفَضْلِهِ إِلَىٰ وَإِنَّهُ بَعْثَ إِلَىٰ يَوْمًا بِفَضْلِهِ لَمْ يَأْكُلْ مِنْهَا لِأَنَّ فِيهَا ثُومًا فَسَأَلَهُ أَحَدَهُمْ هُوَ؟

قَالَ ((لَا وَلَكِنْ أَكْرَهَهُ مِنْ أَجْلِ رِبْعَةِ)) قَالَ فَإِنِّي أَكْرَهُ مَا كَرِهْتَ رَوَاهُ مُسْلِمٌ ①

حضرت ابوالیوب الانصاری رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس جب کھانا لایا جاتا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس

سے تناول فرمانے کے بعد میرے پاس بیچج دیتے۔ ایک روز آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے برتن جوں کا توں کھائے بغیر

میری طرف بیچج دیا کیونکہ اس میں لہسن تھا۔ میں نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا ”کیا ہسن حرام ہے؟“ آپ

صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ”نہیں! لیکن میں اس کی لوگی وجہ سے اسے پسند نہیں کرتا۔“ حضرت ابوالیوب رضی اللہ عنہ نے کہا ”جو

چیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم ناپسند فرماتے ہیں، میں بھی اسے ناپسند کرتا ہوں۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

⑧ عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا عَنِ النَّبِيِّ قَالَ ((يُبَيِّنُ الْإِسْلَامُ عَلَىٰ خَمْسَةِ عَلَىٰ أَنَّ

يُوَحِّدُ اللَّهُ وَإِقَامُ الصَّلَاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاءِ وَصِيَامُ رَمَضَانَ وَالْحَجَّ)) فَقَالَ رَجُلٌ: الْحَجَّ

وَصِيَامُ رَمَضَانَ، قَالَ: لَا صِيَامُ رَمَضَانَ وَالْحَجَّ هُكْدَا سَيْفَتُهُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ ②

حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ”اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پر ہے، اللہ تعالیٰ کی توحید، نماز قائم کرنا، زکاۃ ادا کرنا، رمضان کے روزے اور حج ادا کرنا۔“ ایک آدمی نے (بات دھرا کر) پوچھا ”حج اور رمضان کے روزے؟“ حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا ”(نہیں) رمضان کے روزے اور حج، میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اس ترتیب سے حدیث سنی تھی۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

⑨ عَنْ زَيْدِ بْنِ أَسْلَمَ رَأَيْتُ ابْنِ عُمَرَ يُصَلِّي مَخْلُونَ لَا أَزْرَارَةَ فَسَأَلْتُهُ عَنْ ذَلِكَ قَفَأَ

رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ يَفْعُلُهُ رَوَاهُ ابْنُ خُزَيْمَةَ ③

حضرت زید بن اسلم رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں میں نے عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کو کھلے ٹنوں کے ساتھ نماز پڑھتے

① کتاب الاشریۃ، باب اباحة اكل الفوم

② کتاب الایمان ، باب بیان ارکان الاسلام

③ صحیح الغریب والترہیب ، للالبانی ، الجزء الاول ، رقم الحديث 43

ہوئے دیکھا تو میں نے ان سے پوچھا ”آپ ایسا کیوں کرتے ہیں؟“ تو عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ نے جواب دیا  
”میں نے رسول اللہ ﷺ کو ایسے ہی نماز پڑھتے دیکھا ہے۔“ اسے این خزینہ نے روایت کیا ہے۔

⑩ عَنْ مُجَاهِدِ رَحْمَةِ اللَّهِ قَالَ كُنْتَ مَعَ أَبْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا فِي سَفَرٍ قَمَرِيٍّ مَكَانٌ فَحَادَ عَنْهُ فَسُئِلَ لِمَ فَعَلْتَ ؟ فَقَالَ : رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ فَعَلَ هَذَا فَعَلْتُ . رَوَاهُ أَخْمَدُ وَالْبَزارُ<sup>①</sup>

(صحیح)

حضرت مجاهد رحمہ اللہ کہتے ہیں ہم عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کے ساتھ ایک سفر میں جا رہے تھے ایک جگہ سے گزرے، تو حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ دو رہت گئے۔ ان سے پوچھا گیا ”آپ نے ایسا کیوں کیوں کیا؟“ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ نے جواب دیا ”میں نے رسول اللہ ﷺ کو ایسے ہی کرتے دیکھا ہے، اس لئے میں نے ایسا کیا ہے۔“ اسے احمد اور بزار نے روایت کیا ہے۔

⑪ عَنْ أَنَسِ بْنِ سِيرِينَ رَحْمَةِ اللَّهِ قَالَ كُنْتُ مَعَ أَبْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا بِعِرَافَاتٍ فَلَمَّا كَانَ حِينَ رَاحَ رُحْثُ مَعَهُ حَتَّى أَتَى الْإِمَامَ فَصَلَّى مَعَهُ الْأُولَى وَالْعَضْرَفُومَ وَقَفَ مَعَهُ وَأَنَا وَأَصْحَابِ لِي حَتَّى أَفَاضَ الْإِمَامُ فَأَفْضَنَا مَعَهُ حَتَّى اتَّهَمَنَا إِلَى الْمُضِيقِ دُونَ الْمَازِمِينِ فَأَنَاخَ وَأَنْخَنَا وَنَخْنُ نَخْسُبُ اللَّهُ يُرِيدُ أَنْ يُصْلِلَنَا فَقَالَ غَلَامُ الدِّينِ يَمْسِكُ رَاحِلَتَهُ إِنَّهُ لَيْسَ يُرِيدُ الصَّلَاةَ وَلِكِنَّهُ ذَكَرَ أَنَّ النَّبِيَّ لَمَّا اتَّهَمَنَا إِلَى هَذَا الْمَكَانِ قَضَى حَاجَةَ فَهُوَ يُعْبُثُ أَنْ يَقْضِنِي حَاجَةَ . رَوَاهُ أَخْمَدُ<sup>②</sup> (صحیح)

حضرت انس بن سیرین رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ میں حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کے ساتھ عرفات میں تھا جب وہ کہیں جاتے تو میں بھی ان کے ساتھ جاتا۔ یہاں تک کہ ہم امام کے پاس پہنچے اور اس کے ساتھ نماز ظہر و عصر (جمع کر کے) ادا کیں۔ پھر عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ نے وقوف فرمایا، تو میں اور میرے ساتھیوں نے بھی ان کے ساتھ وقوف کیا۔ یہاں تک کہ امام (عرفات سے) واپس لوٹے تو ہم بھی ان کے ساتھ واپس لوٹے یہاں تک کہ اسی تک راستے پر پہنچ جو مازیں (جگہ کا نام) سے پہلے ہے۔ وہاں پہنچ کر حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ اپنی سواری بھادی اور ہم نے بھی اپنی سواریاں بھا

① صحيح الترغيب والترهيب ، للالبni ، الجزء الاول ، رقم الحديث 44

② صحيح الترغيب والترهيب ، للالبni ، الجزء الاول ، رقم الحديث 46

دیں۔ ہمارا خیال تھا کہ اب حضرت عبد اللہ بن عمر رض نماز پڑھیں گے لیکن جو ملازم ان کی سواری پر مستعین تھا، اس نے بتایا کہ حضرت عبد اللہ بن عمر رض نماز نہیں پڑھنا چاہتے بلکہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ و آله و سلم بھی اسی وجہ حاجت پر چنانچہ حضرت عبد اللہ بن عمر رض بھی اسی وجہ حاجت ضروری سے فارغ ہوئے تھے، چنانچہ حضرت عبد اللہ بن عمر رض بھی اسی وجہ حاجت ضروری سے فارغ ہونا پسند کرتے تھے۔ اسے احمد نے روایت کیا ہے۔

(۱۲) عَنْ أَنَسِ بْنِ سِيرِينَ رَحْمَةُ اللَّهِ قَالَ أَسْتَقْبَلْنَا أَنَسُ بْنُ مَالِكٍ ۖ حِينَ قَدِمَ مِنَ الشَّامِ فَلَقِيْنَاهُ بِعِيْنِ التَّمْرِ فَرَأَيْتَهُ يُصَلِّي عَلَى حِمَارٍ وَ وَجْهُهُ مِنْ ذَا الْجَانِبِ يَعْنِي عَنْ يَسَارِ الْقِبْلَةِ فَقُلْتُ رَأَيْتُكَ تُصَلِّي لِغَيْرِ الْقِبْلَةِ فَقَالَ لَنْ لَا ۖ أَنِّي رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ۖ فَعَلَهُ لَمْ أَفْعُلْهُ ۖ مُتَفَقُّ عَلَيْهِ ①

حضرت انس بن سیرین رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ حضرت انس بن مالک صلی اللہ علیہ و آله و سلم شام سے تشریف لائے تو عین قبر کے مقام پر ہم نے ان کا استقبال کیا۔ میں نے انہیں گدھے پر نماز پڑھتے دیکھا اور گدھے کا رخ قبلہ کی بجائے قبلہ کے دائیں طرف تھا۔ میں نے حضرت انس صلی اللہ علیہ و آله و سلم سے پوچھا ”آپ نے قبلہ کی طرف رخ کئے بغیر نماز کیوں پڑھی ہے؟“ انہوں نے فرمایا ”اگر میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آله و سلم کو اس طرح نماز پڑھتے نہ دیکھتا تو کبھی نماز نہ پڑھتا۔“ اسے بخاری اور مسلم نے روایت کیا ہے۔

(۱۳) عَنْ أَبِنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ أَتَخَذَ النَّبِيُّ ۖ خَاتَمًا مِنْ ذَهَبٍ فَأَتَخَذَ النَّاسُ خَوَازِيمَ مِنْ ذَهَبٍ فَقَالَ النَّبِيُّ ۖ ((إِنِّي أَتَخَذُ ثَخَاتَمًا مِنْ ذَهَبٍ فَبَذَّهَ وَ قَالَ إِنِّي لَنْ أَبْسَهَ أَبَدًا)) فَبَذَّدَ النَّاسُ خَوَازِيمَهُمْ ۖ رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ ②

حضرت عبد اللہ بن عمر رض کہتے ہیں نبی اکرم صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے سونے کی ایک انگوٹھی بنوائی، تو صحابہ کرام صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے بھی آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم کی دیکھادیکھی انگوٹھیاں بنوائیں، آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے فرمایا ”میں نے سونے کی انگوٹھی بنوائی تھی۔“ (تم نے بھی بنوائیں) چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے انگوٹھی اتنا چھٹی اور فرمایا ”اب میں کبھی استعمال نہیں کروں گا۔“ (آپ کی اتباع میں) صحابہ کرام صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے بھی اپنی اپنی انگوٹھیاں اتنا کر پھینک دیں۔ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

① بخاری، کتاب تقصیر الصلاة، باب صلاة التطوع على الحمار

② كتاب الاعتصام بالكتاب والسنّة، باب الاقتداء بالفعال النبي ﷺ

⑭ عَنْ أَبْنِ الْحَنْظَلِيَّةِ لِرَجُلٍ مِّنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((يَعْلَمُ الرَّجُلُ خَرِيمُ الْأَسْدِيُّ لَوْلَا طُولُ جُمْعَتِهِ وَإِسْبَالُ إِذَارِهِ)) فَبَلَغَ ذَلِكَ خُرِيمًا فَعَجَلَ فَأَخْذَ شَفَرَةً فَقَطَعَ بِهَا جُمَّةً إِلَى أَذْنِيهِ وَرَفَعَ إِذَارَةً إِلَى أَنْصَافِ سَاقَيْهِ رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ ① (حسن)

صحابی رسول ﷺ ابن حنظلیہؓ سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا "اگر خریم اسدی کے بال لبھنے ہوتے اور تہ بند نپھل لٹکانہ ہوتا تو بہت اچھا آدمی تھا۔" رسول اللہ ﷺ کی یہ بات خریم اسدی تک پہنچی، تو خود ہی چھری لے کر کانوں تک اپنے بال کاٹ دیئے اور تہ بند نصف پنڈلیوں تک اوپھا کر لیا۔" اسے ابو داؤد نے روایت کیا ہے۔

⑮ وَ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ رَأَى خَاتِمًا مِنْ ذَهَبٍ فِي يَدِ رَجُلٍ فَنَزَعَهُ فَطَرَحَهُ وَقَالَ ((يَعْمَدُ أَحَدُكُمْ إِلَى جُمَرَةٍ مِنْ نَارٍ فَيَجْعَلُهَا فِي يَدِهِ)) فَقَبَلَ لِلرَّجُلِ بَعْدَ مَا ذَهَبَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ خُذْ خَاتِمَكَ اتَّسْعِيهِ قَالَ لَا وَاللَّهِ لَا آخُذُهُ أَبْدًا وَقَدْ طَرَحَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ . رَوَاهُ مُسْلِمٌ ②

حضرت عبداللہ بن عباسؓ سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے ایک آدمی کے ہاتھ (کی انگلی) میں سونے کی انگوٹھی دیکھی تو اسے اتار کر پھینک دیا اور فرمایا "تم میں سے کوئی سونے کی انگوٹھی پہن کر گویا آگ کے انگارے کا قصد کرتا ہے۔ رسول اللہ ﷺ کے تشریف لے جانے کے بعد اس آدمی سے کہا گیا انگوٹھی اٹھالا اور اس سے کوئی (دوسری) فائدہ حاصل کرو (یعنی اپنی بیوی یا بہن کو دے دو یا فروخت کر دو) صحابی نے کہا "اللہ کی قسم! جس انگوٹھی کو رسول اللہ ﷺ نے پھینک دیا ہے اسے کبھی نہ اٹھاؤں گا۔" اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

⑯ عَنْ جَابِرٍ قَالَ لَمَّا اسْتَوَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَوْمَ الْجُمُعَةِ قَالَ : ((إِنْجِلِشُوا)) فَسَمِعَ ذَلِكَ أَبْنُ مَسْعُودٍ فَجَلَسَ عَلَى بَابِ الْمَسْجِدِ فَرَأَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ ((عَالَ

① صحيح سنن ابی داؤد ، للالبانی ، الجزء الثاني ، رقم الحديث 4461

② كتاب اللباس والزينة ، باب تحريم خاتم الذهب للرجال

یَا عَبْدَ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ) رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ ①

(صحیح)

حضرت جابر رض سے روایت ہے کہ ایک مرتبہ جم蒲 کے دن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم (خطبہ دینے کے لئے) منبر پر تعریف لائے تو فرمایا ”لوگو! بیٹھ جاؤ۔“ حضرت عبداللہ بن مسعود رض نے سنا تو مسجد کے دروازے پر ہی بیٹھ گئے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دیکھا تو فرمایا ”عبداللہ! مسجد کے اندر آ کر بیٹھو۔“ اسے ابو داؤد نے روایت کیا ہے۔



## السُّنَّةُ وَالْأَئِمَّةُ

### سنت، ائمہ کرام کی نظر میں

**مسئلہ 61** سنت رسول ﷺ کی موجودگی میں تمام ائمہ کرام نے اپنے اقوال اور رائے کو ترک کر کے سنت پر عمل کرنے کا حکم دیا ہے۔

شیعَلَ عَنْ أَبِي حَيْنَةَ رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى إِذَا قُلْتَ قَوْلًا وَكَابَ اللَّهُ يُخَالِفُهُ؟ قَالَ : أَتُرُكُونَا بِكِتَابِ اللَّهِ ، فَقَيْلَ : إِذَا كَانَ خَبْرُ الرَّسُولِ يُخَالِفُهُ ؟ قَالَ : أَتُرُكُونَا قَوْلَنِي بِخَبْرِ رَسُولِ اللَّهِ ، فَقَيْلَ : إِذَا كَانَ قَوْلُ الصَّحَابَةِ ؟ قَالَ : أَتُرُكُونَا قَوْلَنِي بِقَوْلِ الصَّحَابَةِ . ذَكْرَةٌ فِي عَقْدِ الْجَيْدِ ①

حضرت امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ سے پوچھا گیا ”اگر آپ کا کوئی قول قرآن مجید کے خلاف ہو تو کیا کیا جائے؟“ امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ نے جواب دیا کہ قرآن مجید کے مقابلے میں میرا قول چھوڑ دو۔“ پھر پوچھا گیا ”اگر آپ کا قول سنت رسول ﷺ کے خلاف ہو تو کیا کیا جائے؟“ امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ نے جواب دیا کہ ”سنت رسول ﷺ کے مقابلے میں میرا قول چھوڑ دو۔“ پھر پوچھا گیا ”آپ کا قول صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے قول کے برعکس ہو تو پھر کیا کیا جائے؟“ فرمایا ”صحابہ کے قول کے مقابلے میں بھی میرا قول چھوڑ دو۔“ یہ قول عقدِ جبید میں ہے۔

قَالَ مَالِكُ بْنُ أَنَسَ رَحِمَةُ اللَّهِ إِلَيْهَا أَنَّا بَشَرٌ أَنْعَطْتُ وَأُصِيبْ فَإِنْظُرُوا فِي رَأْيِنِي فَكُلُّ مَا وَأَفَقَ الْكِتَابَ وَالسُّنَّةَ فَخُذُوهُ وَكُلُّ مَا لَمْ يُوَافِقْ فَاتَرْكُوهُ . ذَكْرَةٌ إِبْنُ عَبْدِ الْبَرِّ فِي الْجَامِعِ ②

① حقیقتہ الفقہ، از محمد یوسف جی بوری، رقم الصفحة 69

② الحديث حجة بن نفسه، للالبانی، رقم الصفحة 79

حضرت امام مالک بن انس رض فرماتے ہیں ” بلاشبہ میں بشر ہوں، میرا توں صحیح بھی ہو سکتا ہے، غلط بھی ہو سکتا ہے، لہذا میرے قول پر غور کرو جو کتاب و سنت کے مطابق ہواں پر عمل کرو اور جو اس کے خلاف ہوا سے چھوڑ دو۔“ ابن عبدالبرنے (کتاب) الجامع البیان الحلم میں اس کا ذکر کیا ہے۔

عَنِ الشَّافِعِيِّ رَحْمَةُ اللَّهِ أَكَانَ يَقُولُ إِذَا وَجَدْتُمْ فِي كِتَابِي خَلَاقَ سُنَّةَ رَسُولِ اللَّهِ لَقُولُوا بِسُنْنَةِ رَسُولِ اللَّهِ وَ دَعُونَا مَا قُلْتُ وَ فِي رِوَايَةِ فَاتَّبِعُوهَا وَ لَا تَلْفِتُوا إِلَى قَوْلِ أَحَدٍ . ذَكَرَهُ ابْنُ عَسَاكِرَ وَ الْتَّوْرِي وَ ابْنُ الْقَيْمَ

حضرت امام شافعی رض فرماتے ہیں ”جب تم میری کتاب میں کوئی بات سنت رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے خلاف پاؤ تو میری بات چھوڑ دو اور سنت کے مطابق عمل کرو۔“ ایک دوسری روایت میں ہے کہ ”صرف سنت رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی کرو اور کسی بھی دوسرے شخص کی بات پر توجہ نہ دو۔“ ابن عساکر، نووی اور ابن القیم نے اس کا ذکر کیا ہے۔

قَالَ الْإِمَامُ أَخْمَدُ رَحْمَةُ اللَّهِ لَا تَقْلِدُونِي وَ لَا تَقْلِدُونَا مَا لِكَ وَ لَا الشَّافِعِيُّ وَ لَا الْأَوْزَاعِيُّ وَ لَا التَّوْرِيُّ وَ خُذُّ مِنْ حَيْثُ أَخْدُونَا . ذَكَرَهُ الْفَلَانِيُّ ①

امام مالک رض فرماتے ہیں ”میری تقلید کرو، نہ امام مالک کی، نہ امام او زاعی اور نہ امام ثوری کی بلکہ دین کے احکام وہیں سے لو جہاں سے انہوں نے لئے۔“ (یعنی کتاب و سنت سے) فلاں نے (اپنی کتاب ہم اولی الابصار میں) اس کا ذکر کیا ہے۔

عَنِ أَبِي حِينِيْفَةَ رَحْمَةُ اللَّهِ أَكَانَ يَقُولُ إِيَّاكُمْ وَالْقَوْلُ فِي دِيْنِ اللَّهِ تَعَالَى بِالرَّأْيِ وَ عَلَيْكُمْ بِاتِّبَاعِ السُّنَّةِ فَمَنْ خَرَجَ عَنْهَا ضَلَّ . ذَكَرَهُ فِي الْمِيزَانِ ②

امام ابوحنیفہ رض فرماتے ہیں ”لوگو! دین میں اپنی عقل سے بات کرنے سے بچو اور سنت رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی کو اپنے لئے لازم کرو، جو کوئی سنت سے ہٹا، وہ گمراہ ہو گیا۔“ اس کا ذکر (امام شعرانی نے اپنی کتاب) میزان میں کیا ہے۔

① حقیقتہ الفقہ، رقم الصفحة 75

② الحديث حجة بنفسه ، للالبانی ، رقم الصفحة 80

③ حقیقتہ الفقہ ، رقم الصفحة 82

**مسئلہ 62** امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کے زندگیک حدیث پر عمل کرنا ہدایت ہے اور حدیث کے برعکس عمل کرنا گمراہی اور فساد ہے۔

عَنْ أَبِي حَنِيفَةَ رَحْمَةُ اللَّهِ كَانَ يَقُولُ لَمْ يَزِلِ النَّاسُ فِي صَلَاحٍ مَاذَا مِنْ يَطْلُبُ الْحَدِيثَ فَإِذَا طَلَبُوا الْعِلْمَ بِلَا حَدِيثٍ فَسَلُوْنَا . ذَكْرُهُ الشَّعْرَانِيُّ فِي الْجِيزَانِ ①  
امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں ”لوگ اس وقت تک ہدایت پر قائم رہیں گے جب تک ان میں علم حدیث حاصل کرنے والے موجود رہیں گے، جب حدیث کے بغیر (دین کا) علم حاصل کیا جائے گا تو لوگوں میں بگاڑ اور فساد پیدا ہو جائے گا۔“ شعرانی نے میزان میں اس کا ذکر کیا ہے۔

**مسئلہ 63** سنت رسول ﷺ کی موجودگی میں رائے دریافت کرنے والے کو امام مالک رضی اللہ عنہ کی فتنے میں پڑنے یا عذاب میں مبتلا ہونے کی تنبیہ۔

جَاءَ رَجُلٌ إِلَى مَالِكٍ رَحْمَةُ اللَّهِ عَنْ مَسَالَةٍ فَقَالَ لَهُ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ۚ كَذَا وَ كَذَا  
، فَقَالَ الرَّجُلُ : أَرَأَيْتَ ؟ قَالَ مَالِكٌ ۝ فَلَيَخْدُرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبُهُمْ فِتْنَةً  
أَوْ يُصِيبُهُمْ عَذَابَ الْيَمِّ ۝ (63:27) رواہ فی شرح السنۃ ②

ایک آدمی امام مالک رضی اللہ عنہ کے پاس آیا اور کوئی مسئلہ دریافت کیا، امام مالک رضی اللہ عنہ نے بتایا کہ اس بارہ میں رسول اللہ ﷺ کا ارشاد مبارک یہ ہے۔ اس آدمی نے عرض کیا ”اس بارہ میں آپ کی کیا رائے ہے؟“ امام مالک رضی اللہ عنہ نے جواب میں یہ آیت تلاوت فرمائی ”جو لوگ رسول اللہ ﷺ کے حکم کی خلافت کرتے ہیں انہیں ڈرنا چاہئے کہ وہ کسی فتنے یا دردناک عذاب میں بٹلا نہ ہو جائیں۔“ یہ روایت شرح السنۃ میں ہے۔

**مسئلہ 64** سنت رسول ﷺ کے بارے میں امام شافعی رضی اللہ عنہ کے بعض اقوال  
اجْمَعَ الْمُسْلِمُونَ عَلَى أَنْ مَنْ اسْتَبَانَ لَهُ سُنْنَةُ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ۚ لَمْ يَحِلَّ لَهُ أَنْ يَدْعُهَا  
لِقَوْلِ أَحَدٍ . ذَكْرُهُ إِنْ قَيِّمٌ وَ الْفَلَانُ ③

① حقیقتہ الفقه، رقم الصفحة 70

② الجزء الاول، رقم الصفحة 216

③ الحديث حجۃ بنفہ، للالبانی، رقم الصفحة 80



”اس بات پر تمام مسلمانوں کا اتفاق ہے کہ جس شخص کو سنت رسول ﷺ ملکیت معلوم ہو جائے اس کے لئے کسی آدمی کے قول کی خاطر سنت کو ترک کرنا جائز نہیں۔“ ابن قیم اور فلانی نے اس کا ذکر کیا ہے۔

**إِذَا رَأَيْتُمُونِي أَقُولُ قَوْلًا وَقَدْ صَحَّ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ خَلَافَةً فَاغْلَمُوا أَنَّ عَقْلِيْ قَدْ ذَهَبَ.**

**ذَكْرَةُ إِبْنِ أَبِي حَاتِمٍ وَابْنِ عَسَاكِرٍ ①**

”مجھے جب نبی اکرم ﷺ کی صحیح حدیث کے خلاف بات کرتے دیکھو تو سمجھو اور میرا دماغ چل گیا۔“

ابن ابی حاتم اور ابن عساکر نے اس کا ذکر کیا ہے۔

**عَنِ الشَّافِعِيِّ رَحْمَةُ اللَّهِ أَلَّهُ كَانَ يَقُولُ إِذَا صَحَّ الْحَدِيثُ فَهُوَ مَذْهَبِيْ وَفِي رِوَايَةِ  
إِذَا رَأَيْتُمْ كَلَامِيْ يُخَالِفُ الْحَدِيثَ فَاغْلَمُوا بِالْحَدِيثِ وَاضْرِبُوا بِكَلَامِيْ الْحَاتِطِ. ذَكْرَةُ  
فِي عَقْدِ الْجِنِيدِ ②**

امام شافعی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں ”جب صحیح حدیث مل جائے تو وہی میرا مذہب ہے۔“ نیز فرمایا ”جب میرا قول حدیث کے خلاف پاؤ تو حدیث پر عمل کرو اور میرا قول دیوار پر دے مارو۔“ اس کا ذکر عقد الجنید میں ہے۔

**مسئلہ 65** امام احمد بن حنبل رضی اللہ عنہ کسی آدمی کے قول کی خاطر سنت رسول ﷺ کو ترک کرنا ہلاکت کا باعث سمجھتے تھے۔

**قَالَ الْإِمَامُ أَخْمَدُ رَحْمَةُ اللَّهِ مِنْ رَدَّ حَدِيثِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَهُوَ عَلَى شَفَا هَلَكَةٍ.**

**ذَكْرَةُ إِبْنِ الْجَوزِيِّ ③**

امام احمد رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں ”جس نے رسول اللہ ﷺ کی حدیث کو رد کر دیا وہ ہلاکت کے کنارے پر کھڑا ہے۔ اس کا ذکر ابن جوزی نے کیا ہے۔

**وَقَالَ : رَأَى الْأَوْذَاعِيُّ وَرَأَى مَا لِكِ وَرَأَى أَبِي حَيْنَةَ كُلُّهُ رَأَى وَهُوَ عِنْدِنِي  
سَوَاءٌ وَإِنَّمَا الْحُجَّةُ فِي الْأَثَارِ . ذَكْرَةُ إِبْنِ عَبْدِ الْبَرِّ فِي الْجَامِعِ ④**

① وجوب العمل بالسنة رسول الله ﷺ، للشيخ عبدالعزيز بن باز رقم الصفحة 27

② حقيقة الفقه، للالبانی، رقم الصفحة 74

③ الجزء الاول، رقم الصفحة 216

④ الحديث حجة بنفسه ، للالبانی ، رقم 82

امام احمد رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں ”امام اوزاعی رضی اللہ عنہ، امام مالک رضی اللہ عنہ، امام ابوحنفیہ رضی اللہ عنہ میں سے ہر ایک کی بات رائے ہے اور میرے نزدیک سب کا درجہ ایک جیسا ہے۔ جو ت صرف سنّت رسول ﷺ میں ہے۔ اب ان عبدالبر نے جامع میں اس کا ذکر کیا ہے۔

੨੨੨

## تَعْرِيفُ الْبِدْعَةِ

### بدعت کی تعریف

**مسئلہ 66** بدعت کا الغوی مطلب کوئی چیز ایجاد کرنا یا بنانا ہے۔

**مسئلہ 67** شرعی اصطلاح میں بدعت کا مطلب دین میں حصول ثواب کے لئے کسی ایسی چیز کا اضافہ کرنا ہے جس کی بنیاد یا اصل سنت میں موجود نہ ہو۔

عَنْ جَابِرِ بْنِ عَنْدِ اللَّهِ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((أَمَا بَعْدُ فَإِنَّ خَيْرَ الْحَدِيثِ إِكَابُ اللَّهِ وَ خَيْرَ الْهَدِيِّ هَذِيْ مُحَمَّدٌ وَ شَرُّ الْأُمُورِ مُخْدَلَاتُهَا وَ كُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالٌ لَهُ)) رَوَاهُ مُسْلِمٌ<sup>①</sup>

حضرت جابر رض کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”حمد و شکر کے بعد (یاد رکھو) بہترین بات اللہ کی کتاب ہے اور بہترین ہدایت محمد ﷺ کی ہدایت ہے اور بدترین کام دین میں نئی بات ایجاد کرنا ہے اور ہر بدعت (نئی ایجاد شدہ چیز) گمراہی ہے۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

عَنِ الْعِرْبَاضِ بْنِ سَارِيَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((وَإِيمَانُكُمْ وَالْأُمُورُ الْمُخْدَلَاتِ فَإِنَّ كُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالٌ لَهُ)) رَوَاهُ ابْنُ مَاجَةَ<sup>②</sup> (صحیح)

حضرت عرباض بن ساریہ رض کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”دین میں نئی چیزوں سے بچو، اس لئے کہ ہر نئی بات گمراہی ہے۔“ اسے ابن ماجہ نے روایت کیا ہے۔

۲۲۲

① كتاب الجمعة، باب رفع الصوت بالخطبة

② صحيح سنن ابن ماجه، لللباني، الجزء الاول، رقم الحديث 40

## ذم البدعۃ

### بدعت کی نہیت

**مسئلہ 68** تمام بدعات سراسر گمراہی ہیں۔

**مسئلہ 69** بدعت حسنة اور بدعت سیئہ کی تقسیم خلاف سنت ہے۔

عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((أَمَا بَعْدُ فَإِنَّ خَيْرَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللَّهِ وَ خَيْرَ الْهَدِيَّ هَذِي مُحَمَّدٌ وَ شُرُّ الْأُمُورِ مُخْدَنَاتُهَا وَ كُلُّ بِذْنَعٍ ضَلَالٌ لَهُ)) رَوَاهُ مُسْلِمٌ ①

حضرت جابر بن عبد اللہؓ کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”حمد و شکار کے بعد (یاد کرو) بہترین بات اللہ کی کتاب ہے اور بہترین ہدایت محمد ﷺ کی ہدایت ہے اور بدترین کام دین میں نئی بات ایجاد کرنا ہے اور ہر بدعت (نئی ایجاد شدہ چیز) گمراہی ہے۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

عَنِ الْعَرْبَاضِ بْنِ سَارِيَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((وَإِيَّاكُمْ وَالْأُمُورُ الْمُخْدَنَاتِ فَإِنَّ كُلَّ بِذْنَعٍ ضَلَالٌ لَهُ)) رَوَاهُ ابْنُ مَاجَةَ ② (صحیح)

حضرت عرباض بن ساریہؓ کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”دین میں نئی چیزوں سے پچھو، اس لئے کہ ہر نئی بات گمراہی ہے۔“ اسے ابن ماجہ نے روایت کیا ہے۔

قَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا كُلُّ بِذْنَعٍ ضَلَالٌ لَهُ وَ إِنْ رَآهَا النَّاسُ حَسَنَةً . رَوَاهُ الدَّارِمِيُّ ③

① کتاب الجمعة ، باب رفع الصوت بالخطبة

② صحیح سنن ابن ماجہ ، للالبانی ، الجزء الاول ، رقم الحديث 40

③ کتاب الاسمعی فی ذم الابداع ، رقم الصفحة 17

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں ”تمام بدعتیں گمراہی ہیں، خواہ بظاہر لوگوں کو اچھی نہیں۔“ اسے دارمی نے روایت کیا ہے۔

### مسئلہ 70 بدعتی کی حمایت کرنے والے پراللہ کی لعنت ہے۔

عَنْ عَلَيٌّ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((لَعْنَ اللَّهِ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللَّهِ وَ لَعْنَ اللَّهِ مَنْ سَرَقَ مَنَارَ الْأَرْضِ وَ لَعْنَ اللَّهِ مَنْ لَعَنَ وَالدَّهَ وَ لَعْنَ اللَّهِ مَنْ آوَى مُخْدِلًا )) رَوَاهُ مُسْلِمٌ ①  
حضرت علی رضی اللہ عنہ کہتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ”اللہ تعالیٰ نے لعنت کی ہے اس شخص پر جو غیر اللہ کے نام پر جانور ذبح کرے، جوز میں کی حدیں تبدیل کرے، جو اپنے والد پر لعنت کرے اور جو بدعتی کو پناہ دے۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

### مسئلہ 71 بدعتی کے عمل اللہ تعالیٰ کے ہاں مردود ہیں۔

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((مَنْ أَخْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ فِيهِ فَهُوَ رَدٌّ)) مُتَفَقُ عَلَيْهِ ②

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کہتی ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ”جس نے کوئی ایسا کام کیا جو دین میں نہیں ہے، وہ کام اللہ تعالیٰ کے ہاں مردود ہے۔“ اسے بخاری اور مسلم نے روایت کیا ہے۔

### مسئلہ 72 بدعتی کی توبہ قابل قبول نہیں، جب تک بدعت نہ چھوڑے۔

عَنْ آنِسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((إِنَّ اللَّهَ حَجَبَ التَّوْبَةَ عَنْ كُلِّ صَاحِبِ بِدْعَةٍ حَتَّى يَدْعَ بِذَعْنَةٍ)) رَوَاهُ الطَّبَرَانِيُّ ③ (حسن)

حضرت آنس بن مالک رضی اللہ عنہ کہتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ”اللہ تعالیٰ بدعتی کی توبہ قبول نہیں کرتا، جب تک وہ بدعت چھوڑ نہ دے۔“ اسے طبرانی نے روایت کیا ہے۔

### مسئلہ 73 بدعت سے ہر قیمت پر نچنے کا حکم ہے۔

① کتاب الا ضاحی ، باب تحريم الذبح لغير الله

② المؤود والمرجان ، الجزء الثاني ، رقم الحديث 1120

③ صحيح الغريب والغريب ، لللباني ، الجزء الاول ، رقم الحديث 52

**عَنِ الْعَرَبِيِّ أَخْرَجَهُ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((إِيَاكُمْ وَالْمُدْعَى)) رَوَاهُ ابْنُ أَبِي عَاصِمٍ فِي كِتَابِ السُّنَّةِ ①**

حضرت عربیض رض کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”لوگو! بدعاٹ سے بچو۔“ اسے ابن ابی عاصم نے کتاب السنہ میں روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 74** قیامت کے روز بدعتی حوض کوثر کے پانی سے محروم رہیں گے۔

**مسئلہ 75** قیامت کے روز رسول اکرم ﷺ بدعاٹیوں سے شدید اٹھارہ بیزاری فرمائیں گے۔

**عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدٍ ②** قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((إِنِّي فَرَطْخُمْ عَلَى الْحَوْضِ مَنْ مَرَّ عَلَيَّ هَرَبَ وَمَنْ شَرَبَ لَمْ يَظْمَأْ إِبَدًا لَيَرَدَنَ عَلَيَّ أَقْوَامٌ أَغْرَقُهُمْ وَيَغْرِفُونِي تُمَّ يُحَالُ بَيْنِي وَبَيْنَهُمْ فَاقْوُلْ إِنَّهُمْ مِنْيَ فَيَقَالُ إِنَّكَ لَا تَذَرِّنِي مَا أَخْدَثُوا بَعْدَكَ فَاقْوُلْ سُخْنًا شُخْنًا لِمَنْ غَيْرَ بَعْدِنِي)). مُتَقَّدٌ عَلَيْهِ ③

حضرت سہل رض کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”میں حوض کوثر پر تھہرا پیش تر وہوں گا جو وہاں آئے گا پانی پیے گا اور جس نے ایک بار پی لیا اسے کبھی پیاس نہیں لگے گی۔ بعض ایسے لوگ بھی آئیں گے جنہیں میں پیچانوں گا (اور سمجھوں گا کہ یہ میرے امتی ہیں) اور وہ بھی مجھے پیچانیں گے کہ میں ان کا رسول ہوں پھر انہیں مجھ پر آنے سے روک دیا جائے گا۔ میں کہوں گا یہ تو میرے امتی ہیں، لیکن مجھے بتایا جائے گا۔ ”اے محمد ﷺ! آپ نہیں جانتے آپ کے بعد ان لوگوں نے کیسی کیسی بدعاٹیں رانج کیں۔“ پھر میں کہوں گا ”دوری ہو، دوری ہو، ایسے لوگوں کے لئے جنہوں نے میرے بعد دین بدل ڈالا۔“ اسے بخاری اور مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 76** بدعت جاری کرنے والے پر اللہ تعالیٰ کی، فرشتوں کی اور سارے

انسانوں کی لعنت ہے۔

① کتاب السنۃ، للالبانی، الجزء الاول، رقم الحديث 34

② اللؤلؤة والمرجان، الجزء الثاني، رقم الحديث 1476

عَنْ عَاصِمٍ قَالَ : قُلْتُ لِأَنَسَّ أَحَرَّمَ رَسُولُ اللَّهِ الْمَدِينَةَ قَالَ نَعَمْ مَا بَيْنَ كَذَا وَ كَذَا لَا يُقْطَعُ شَجَرُهَا ((مَنْ أَخْدَثَ فِيهَا حَدْنًا فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللَّهِ وَ الْمَلَائِكَةِ وَ النَّاسِ أَجْمَعِينَ)) مُتَفَقُ عَلَيْهِ ①

حضرت عاصم رضی اللہ عنہ کہتے ہیں میں نے حضرت انس رضی اللہ عنہ سے پوچھا ”کیا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مدینہ کو حرام قرار دیا ہے؟“ انہوں نے کہا ”ہاں! فلاں جگہ سے لے کر فلاں جگہ تک کوئی درخت نہ کاٹا جائے، نیز نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ”جو شخص یہاں کوئی بدعت رانج کرے اس پر اللہ تعالیٰ کی، فرشتوں کی اور سارے لوگوں کی لعنت ہے۔“ اسے بخاری اور مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 77** بدعت رانج کرنے والے پر اپنے گناہ کے علاوہ ان تمام لوگوں کے گناہوں کا بوجھ بھی ہوگا، جو اس بدعت پر عمل کریں گے۔

عَنْ كَهْفِيْرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ عَوْفِ الْمُزَنِيِّ حَدَّثَنِي أَبِي عَنْ جَدِّنِي أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ ((مَنْ أَخْيَا سُنَّةً مِنْ سُنَّتِي فَعَمِلَ بِهَا النَّاسُ كَانَ لَهُ مِثْلُ أَجْرِ مَنْ عَمِلَ بِهَا لَا يَنْقُصُ مِنْ أُجُورِهِنْ شَيْئًا وَ مَنْ ابْتَدَعَ بِذِدْعَةٍ فَعَمِلَ بِهَا كَانَ عَلَيْهِ أَوْزَارٌ مِنْ عَمِيلِ بِهَا لَا يَنْقُصُ مِنْ أَوْزَارِ مِنْ عَمِيلِ بِهَا شَيْئًا)) رَوَاهُ ابْنُ مَاجَةَ ② (صحیح)

حضرت کثیر بن عبد اللہ بن عمرو بن عوف مرضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ مجھ سے میرے باپ نے، میرے باپ سے میرے دادا نے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ”جس نے میری سنتوں میں سے کوئی ایک سنت زندہ کی اور لوگوں نے اس پر عمل کیا تو سنت زندہ کرنے والے کو بھی اتنا ہی ثواب ملے گا جتنا اس سنت پر عمل کرنے والے تمام لوگوں کو ملے گا جبکہ لوگوں کے اپنے ثواب میں سے کوئی کسی نہیں کی جائے گی اور جس نے کوئی بدعت جاری کی اور پھر اس پر لوگوں نے عمل کیا تو بدعت جاری کرنے والے پر ان تمام لوگوں کا گناہ ہوگا جو اس بدعت پر عمل کرنے والے لوگوں کے اپنے گناہوں کی سزا سے کوئی چیز کم نہیں ہوگی۔ (یعنی وہ بھی پوری پوری سزا پائیں گے)“ اسے ابن ماجہ نے روایت کیا ہے۔

① اللؤء والمرجان ، الجزء الاول ، رقم الحديث 865

② صحيح سنن ابن ماجہ ، لللبانی ، الجزء الاول ، رقم الحديث 173

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ ((مَنْ دَعَا إِلَىٰ هُدًىٰ كَانَ لَهُ مِنَ الْأَجْرِ مِثْلَ أُجْوَرِ مَنْ تَبَعَهُ لَا يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ أُجْوَرِهِمْ شَيْئًا وَمَنْ دَعَا إِلَىٰ ضَلَالَةٍ كَانَ عَلَيْهِ مِنَ الْأُذُنِ مِثْلَ آثَامِ مَنْ تَبَعَهُ لَا يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ آثَامِهِمْ شَيْئًا)) رَوَاهُ مُسْلِمٌ ①

حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں کو ہدایت کی دعوت دی اسے ہدایت پر عمل کرنے والے تمام لوگوں کے برابر ثواب ملے گا اور ہدایت پر عمل کرنے والوں کا اپنا اجر بھی کم نہیں ہوگا۔ اس طرح جس شخص نے لوگوں کو گراہی کی طرف بلا یا اس شخص پر ان تمام لوگوں کا گناہ ہو گا جو اس گراہی پر عمل کریں گے جبکہ گناہ کرنے والوں کے اپنے گناہوں میں بھی کوئی کم نہیں کی جائے گی۔ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسند 78** حضرت عبد اللہ بن عمر رض سے سلام کا جواب نہیں دیا کرتے تھے۔

عَنْ تَابِعٍ رَّحِمَهُ اللَّهُ أَنَّ ابْنَ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا جَاءَهُ رَجُلٌ فَقَالَ إِنَّ فُلَانَ يَقْرَأُ عَلَيْكَ السَّلَامَ، فَقَالَ لَهُ أَنَّهُ بَلَغَنِيَ اللَّهُ قَدْ أَخْدَثَ فَإِنْ كَانَ قَدْ أَخْدَثَ فَلَا تَقْرِئْهُ مِنْ السَّلَامَ . رَوَاهُ التَّرمِذِيُّ ②

حضرت نافع رض سے روایت ہے کہ ایک آدمی حضرت عبد اللہ بن عمر رض کے پاس آیا اور کہا ”فلا اس آدمی نے آپ کو سلام کہا ہے۔“ حضرت عبد اللہ بن عمر رض نے فرمایا ”میں نے ساہے کہ اس نے بدعت ایجاد کی ہے، اگر یہ صحیح ہے تو اسے میری طرف سے سلام مت پہنچانا۔“ اسے ترمذی نے روایت کیا ہے۔

**مسند 79** بدعت اختیار کرنے والے لوگ سنتوں سے محروم کر دیتے جاتے ہیں۔

عَنْ حَسَانِ بْنِ عَطِيَّةَ رَحِمَهُ اللَّهُ قَالَ مَا ابْتَدَعَ قَوْمٌ بِذَعَةٍ فِي دِينِهِمْ إِلَّا نَزَعَ اللَّهُ مِنْ شُرَيْهِمْ مِثْلَهَا ثُمَّ لَا يُعِيذُهَا إِلَيْهِمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ . رَوَاهُ الدَّارِمِيُّ ③

حضرت حسان بن عطيہ رض فرماتے ہیں ”جو لوگ دین میں کوئی بدعت اختیار کرتے ہیں اللہ تعالیٰ ان میں سے اسی قدر سنت اٹھایتا ہے اور پھر وہ سنت قیامت تک ان لوگوں میں نہیں لوٹتا۔“ اسے داری

① کتاب العلم، باب من سن منة حسنة

② مشکوہ المصاہیح، للالبانی، الجزء الاول، رقم الحديث 116

③ مشکوہ المصاہیح، للالبانی، الجزء الاول، رقم الحديث 118

نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 80** دوسرے گناہوں کی نسبت بدعت شیطان کو زیادہ محبوب ہے۔

قَالَ سُفِيَّانَ التَّوْرِيُّ رَحْمَةُ اللَّهِ : الْبِدْعَةُ أَحَبٌ إِلَى إِبْرَاهِيمَ مِنَ الْمَغْصِيَةِ الْمَغْصِيَةُ يُعَابُ مِنْهَا وَالْبِدْعَةُ لَا يُعَابُ مِنْهَا . رَوَاهُ فِي شَرْحِ السُّنْنَةِ ①

حضرت سفیان ثوری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں ”شیطان کو گناہ کے مقابلے میں بدعت زیادہ پسند ہے کیونکہ گناہ سے توبہ کی جاتی ہے جبکہ بدعت سے توبہ نہیں کی جاتی۔“ یہ روایت شرح السنۃ میں ہے۔  
وضاحت : بدعت چونکہ ثواب حاصل کرنے کی نیت سے کی جاتی ہے اس لئے بدعتی اس سے توبہ کرنے کے بارے میں کبھی نہیں سوچتا تا آنکہ اس کا بنیادی عقیدہ یہ ہے کہ نہ ہو جائے۔

**مسئلہ 81** حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے بدھنیوں کو مسجد سے نکال دیا۔

عَنْ أَبْنِي مَسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ سَمِعَ قَوْمًا اجْعَمُوا فِي مَسْجِدٍ يَهُلْكُونَ وَيُصْلُوْنَ عَلَى النَّبِيِّ جَهْرًا فَقَامَ إِلَيْهِمْ فَقَالَ مَا عَهِدْنَا ذَلِكَ فِي عَهْدِهِ وَمَا أَرَاكُمْ إِلَّا مُبَغَّدِيْنَ وَمَا زَالَ يَذْكُرُ ذَلِكَ حَتَّى أَخْرَجَهُمْ مِنَ الْمَسْجِدِ . رَوَاهُ أَبُو نَعْيَمٍ ②

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کو پتہ چلا کہ کچھ لوگ مسجد میں مل کر اوپر جی آواز سے ذکر اور درود شریف پڑھ رہے ہیں آپ ان کے پاس آئے اور فرمایا ”ہم نے رسول اللہ ﷺ کے زمانے میں کسی کو اس طرح ذکر کرتے یاد رکھنے نہیں دیکھا، لہذا میں تمہیں بدعتی سمجھتا ہوں۔“ یہی الفاظ دہراتے رہے حتیٰ کہ انہیں مسجد سے نکال باہر کیا۔ اسے ابو عیسم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 82** محدثین کرام کے نزدیک بدعت کی روایت کردہ حدیث قبل قبول نہیں۔

عَنْ (مُحَمَّدِ) بْنِ سِيرِينَ رَحْمَةُ اللَّهِ قَالَ : لَمْ يَكُنْنُوا يَسْأَلُونَ عَنِ الْأَسْنَادِ فَلَمَّا وَقَعَتِ الْفِتْنَةُ قَالُوا لَنَا رِجَالُكُمْ فَيَنْظُرُ إِلَى أَهْلِ السُّنْنَةِ فَيُؤْخَذُ حَدِيثَهُمْ وَيَنْظُرُ إِلَى أَهْلِ الْبِدْعِ فَلَا يُؤْخَذُ حَدِيثَهُمْ . رَوَاهُ مُسْلِمٌ ③

① الجزء الاول، رقم الصفحة 216

② الجزء الاول، رقم الصفحة 216

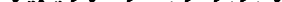
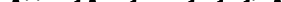
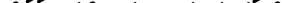
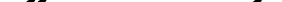
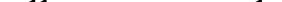
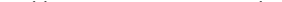
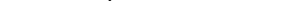
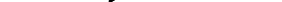
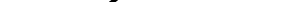
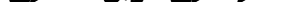
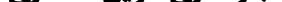
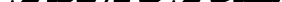
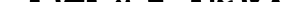
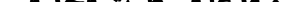
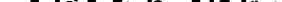
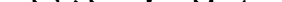
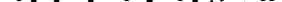
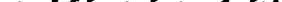
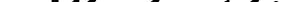
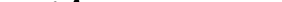
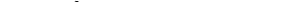
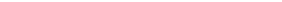
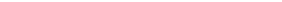
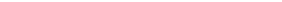
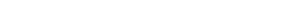
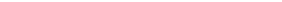
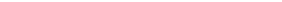
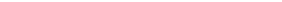
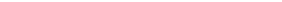
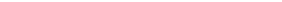
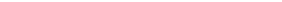
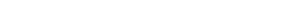
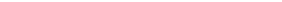
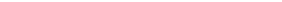
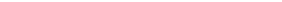
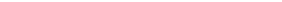
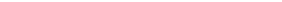
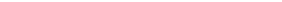
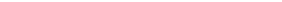
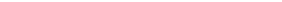
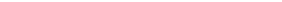
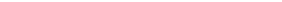
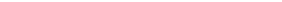
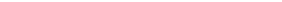
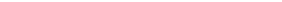
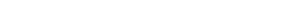
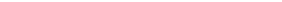
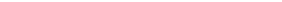
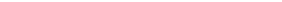
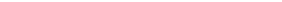
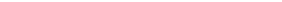
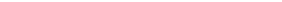
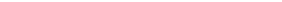
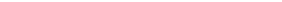
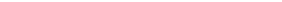
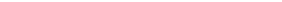
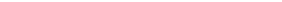
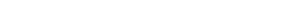
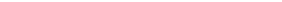
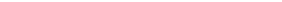
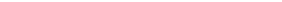
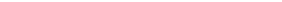
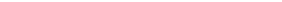
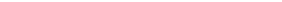
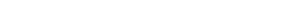
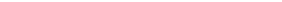
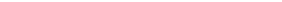
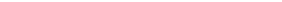
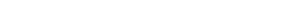
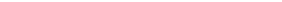
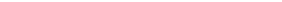
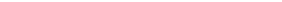
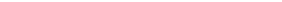
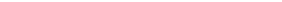
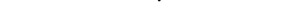
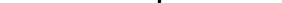
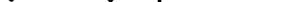
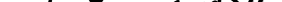
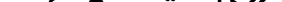
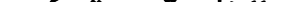
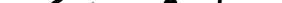
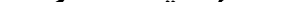
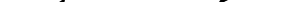
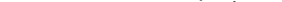
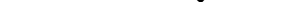
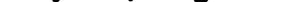
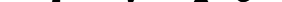
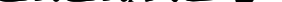
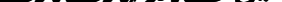
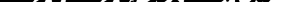
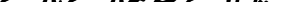
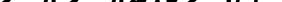
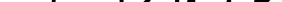
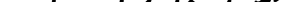
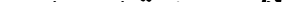
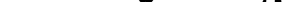
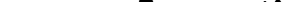
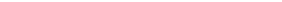
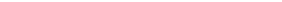
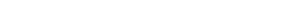
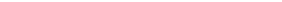
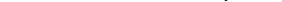
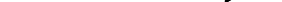
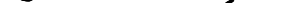
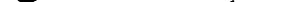
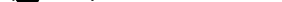
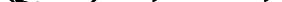
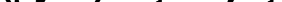
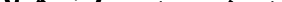
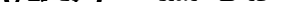
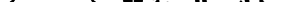
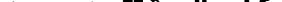
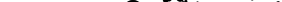
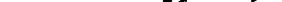
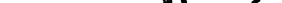
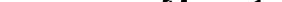
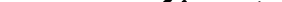
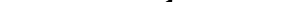
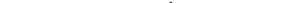
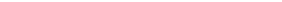
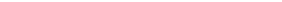
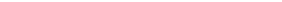
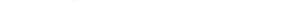
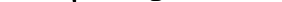
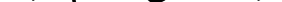
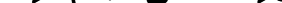
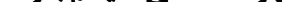
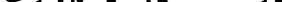
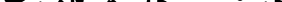
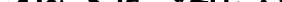
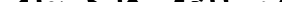
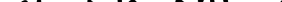
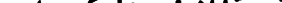
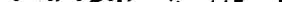
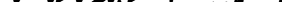
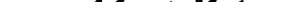
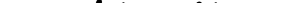
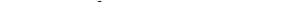
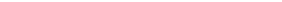
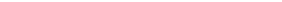
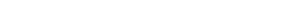
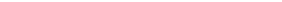
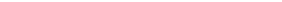
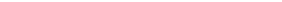
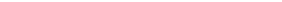
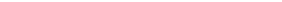
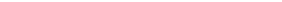
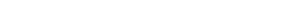
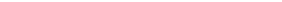
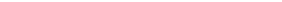
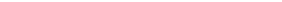
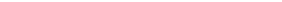
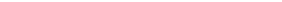
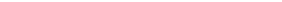
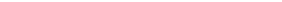
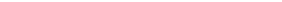
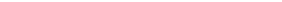
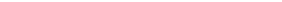
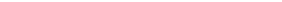
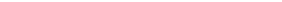
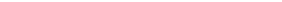
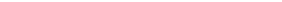
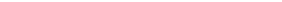
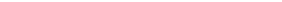
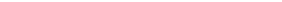
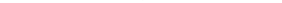
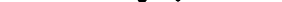
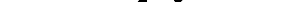
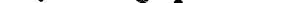
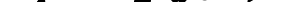
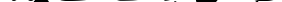
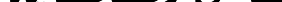
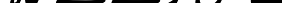
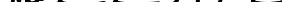
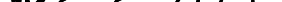
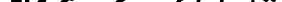
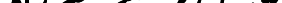
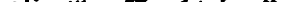
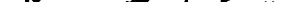
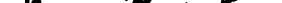
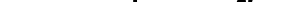
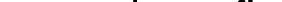
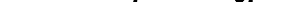
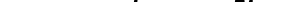
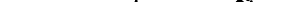
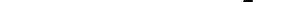
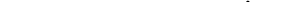
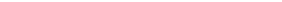
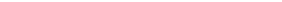
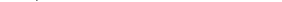
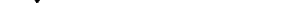
③ مقدمة المسلم ، باب بيان الاسناد من الدين

حضرت محمد بن سیرین رض کہتے ہیں کہ شروع شروع میں لوگ حدیث کی سند کے بارہ میں سوال نہیں کیا کرتے تھے، لیکن جب فتنہ (بدعت اور من گھڑت روایات) کا پھیلنا شروع ہوا، تو لوگوں نے حدیث کی سند پوچھنا شروع کر دی (اور یہ اصول بھی بنا لیا) کہ دیکھا جائے کہ اگر حدیث بیان کرنے والے اہل سنت ہیں تو ان کی حدیث قبول کی جائے گی اور اہل بدعت ہیں، تو ان کی حدیث قبول نہیں کی جائے گی۔ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

### **مسئلہ 83] بدعت فتنوں میں پڑنے یاد ردا ک عذاب میں بٹلا ہونے کا باعث ہیں۔**

**مُشَائِلُ الْإِمَامِ مَالِكٍ رَّحِيمَةُ اللَّهِ : يَا أَبَا عَبْدِ اللَّهِ! مِنْ أَئِنَّ أُخْرِمُ؟ قَالَ : مِنْ ذِي الْحُلَيْفَةِ مِنْ حَيْثُ أُخْرِمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ، فَقَالَ : إِنِّي أُرِيدُ أَنْ أُخْرِمَ مِنَ الْمَسْجِدِ مِنْ عِنْدِ الْقَبْرِ، قَالَ : لَا تَفْعَلْ وَإِنِّي أَخْشَى عَلَيْكَ الْفِتْنَةَ، فَقَالَ : وَأَئِي فِتْنَةٌ فِي هَذَا؟ إِنَّمَا هِيَ أُمَّيَّالُ أُرِيدُهَا ، قَالَ : وَأَئِي فِتْنَةٌ أَعَظَمُ مِنْ أَنْ تَرَى إِنَّكَ سَبَقْتَ فَضِيلَةً قَصْرُ عَنْهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ؟ إِنِّي سَمِعْتُ اللَّهَ يَقُولُ ﴿فَلَيَخْلُدِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تَصِيهِمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيَّهُمْ عَذَابَ النَّمَاءِ﴾ رَوَاهُ فِي الْأَعْتَصَامِ ①**

حضرت امام مالک رض سے پوچھا گیا ”اے ابو عبد اللہ! میں احرام کہاں سے باندھوں؟“ امام مالک رض نے فرمایا ”ذوالحلیفہ سے، جہاں سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے باندھا۔“ اس آدمی نے کہا ”میں مجدر نبوی میں روپہ رسول کے قریب سے باندھنا چاہتا ہوں۔“ امام مالک رض نے فرمایا ”ایسا مت کرنا، مجھے تمہارے فتنے میں بٹلا ہونے کا ذر ہے۔“ اس آدمی نے عرض کیا ”اس میں فتنے کی کون سی بات ہے کہ میں نے چند میل پہلے (احرام باندھنے) کا ارادہ کیا ہے۔“ امام مالک رض نے فرمایا ”اس سے بذا فتنہ کیا ہو سکتا ہے کہ تم یہ سمجھو (کہ احرام باندھنے کے ثواب میں) نبی پرسبقت لے گئے ہو جس سے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم قادر ہے۔ میں نے اللہ تعالیٰ سے سنا ہے ”جو لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم کی مخالفت کرتے ہیں، انہیں ڈرنا چاہئے کہ وہ کسی فتنے یا دردا ک عذاب میں بٹلانہ ہو جائیں۔“ یہ روایت الاعظام (امام شافعی کی کتاب) میں ہے۔



## الْأَحَادِيثُ الصَّفِيفَةُ وَالْمُوْضُوعَةُ

### ضعیف اور موضوع احادیث

① عن معاذ بن جبل أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ حِينَ بَعَثَهُ إِلَى الْيَمَنِ قَالَ لَهُ ((كَيْفَ تَقْضِي إِذَا  
عُرِضَ لَكَ قَضَاءً؟)) قَالَ : أَقْضِنِي بِمَا فِي كِتَابِ اللَّهِ ، قَالَ ((فَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِي  
كِتَابِ اللَّهِ؟)) قَالَ : بِسُنْنَةِ رَسُولِ اللَّهِ ، قَالَ ((فَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِي سُنْنَةِ رَسُولِ اللَّهِ))  
قَالَ : أَجْتَهِدْ رَأْيِي لَا آلُونُ ، قَالَ : فَصَرَبَ رَسُولُ اللَّهِ صَدَرَهُ ، قَالَ ((الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي  
وَلَقَ رَسُولُ اللَّهِ لِمَا يَرْضِي رَسُولُ اللَّهِ ))

حضرت معاذ بن جبل رض سے روایت ہے کہ جب نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں (حاکم بنا کر) میں بھیجا تو ارشاد فرمایا ”معاذ! تمہارے سامنے جب مقدمات پیش کئے جائیں گے تو تم ان کا فیصلہ کیسے کرو گے؟“ حضرت معاذ رض نے عرض کیا ”اللہ کی کتاب کے مطابق۔“ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے پوچھا ”اگر وہ بات اللہ کی کتاب میں نہ ہوئی؟“ حضرت معاذ رض نے عرض کیا ”تو پھر سنت رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے مطابق فیصلہ کروں گا۔“ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے پوچھا ”اگر سنتر رسول صلی اللہ علیہ وسلم میں بھی نہ پاؤ تو؟“ حضرت معاذ رض نے عرض کیا ”پھر اپنی رائے سے اجتہاد کروں گا اور کوئی کسر اٹھانہیں رکھوں گا۔“ راوی کہتے ہیں ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے سینے پر ہاتھ مارا اور فرمایا ”تمام تعریفین اس ذات کے لئے ہیں جس نے رسول کے قاصد کو یہ توفیق عطا فرمائی جس سے اللہ کے رسول بھی راضی ہوئے۔“

وضاحت : پر حدیث ضعیف (مکر) ہے۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ، مسلم احادیث الضعیفہ وال موضوع، جلد 2، حدیث نمبر 881

## ② إِخْتِلَافُ أُمَّتٍ رَحْمَةً

میری امت میں اختلاف باعث رحمت ہے۔

وضاحت : اس حدیث کی کوئی بنیاد نہیں۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ، مسلم احادیث الضعیفہ وال موضوع، جلد 1، حدیث نمبر 57

③ إِنَّهَا تَكُونُ بَغْدَنِي رُوَاةً يَرْوُونَ عَنِ الْحَدِيدِ فَأَغَرَّهُمْ فَأَغَرَّهُمْ عَلَى الْقُرْآنِ فَمَا وَاقَ الْقُرْآنَ فَخُلِّدُوا بِهِ وَمَا لَمْ يُوَافِقِ الْقُرْآنَ فَلَا تَخْلُدُوا بِهِ

”میرے بعد لوگ مجھ سے حدشیں روایت کریں گے، ان کی بیان کردہ احادیث کو قرآن سے پرکھنا جو حدیث قرآن کے مطابق ہو وہ قبول کر لیتا اور جو حدیث قرآن کے خلاف ہوا سے مت قبول کرنا۔

وضاحت : پر حدیث ضعیف ہے۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ، مسلم احادیث الضعیفہ وال موضوع، جلد 3، حدیث نمبر 1087

## ④ أَصْحَابِيْنِ كَالنُّجُومِ بَأَيْهِمْ افْتَدَيْتُمْ إِهْتَدَيْتُمْ

”میرے صحابہ ستاروں کی مانند ہیں ان میں سے جن کی بھی پیروی کرو گے، ہدایت پاؤ گے۔

وضاحت : پر حدیث موضوع (من گھڑت) ہے۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ، مسلم احادیث الضعیفہ وال موضوع، جلد 1، حدیث نمبر 62

## ⑤ أَهْلُ بَيْتِيْ كَالنُّجُومِ بَأَيْهِمْ افْتَدَيْتُمْ إِهْتَدَيْتُمْ

”میرے اہل بیت ستاروں کی مانند ہیں ان میں سے جن کی بھی پیروی کرو گے، ہدایت پاؤ گے۔

وضاحت : پر حدیث موضوع (من گھڑت) ہے۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ، مسلم احادیث الضعیفہ وال موضوع، جلد 1، حدیث نمبر 62

⑥ يَكُونُ فِي أُمَّتِيْ رَجُلٌ يُقَالُ لَهُ مُحَمَّدُ بْنُ إِذْرِينَسَ أَصْرُّ عَلَى أُمَّتِيْ مِنْ إِبْلِيسِ وَيَكُونُ فِي أُمَّتِيْ رَجُلٌ يُقَالُ لَهُ أَبُو حَيْنَةَ هُوَ سَرَاجُ أُمَّتِيْ

”میری امت میں ایک آدمی ہو گا جس کا نام محمد بن اور لیں (یعنی امام شافعی) ہو گا میری امت کے لئے اپنیں سے بھی زیادہ نقصان دہ ہو گا اور میری امت میں ایک آدمی ہو گا جس کا نام ابوحنینہ ہو گا وہ میری امت کا چاراغ ہو گا۔

وضاحت : پر حدیث موضوع (من گھڑت) ہے۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ، مسلم احادیث الضعیفہ وال موضوع، جلد 2، حدیث نمبر 570

⑦ إِتَّقِمُوا الْعَلَمَاءَ فَإِنَّهُمْ سُرُجُ الدُّنْيَا وَمَصَابِيحُ الْآخِرَةَ  
”علماء کی پیروی کرو، کیونکہ وہ دنیا کا چراغ اور آخرت کی قدمیں ہیں۔“

وضاحت : یہ حدیث موضوع (من گھڑت) ہے۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو سکتا۔ احادیث الفضیفہ وال موضوع، جلد ۱، حدیث نمبر 378

۲۲۲

# مصبوغات

حَدِيثُ الْبَلِيْكِيْشَانِز

- ① توحید کے مسائل
- ② اشاعر شنیکے مسائل
- ③ طہار شنیکے مسائل
- ④ نماز کے مسائل
- ⑤ جنائز کے مسائل
- ⑥ درود شریف کے مسائل
- ⑦ دعائے کے مسائل
- ⑧ زکوٰۃ کے مسائل
- ⑨ روزوں کے مسائل
- ⑩ حج اور عمرہ کے مسائل
- ⑪ بھکاٹ کے مسائل
- ⑫ بھکاٹ کے مسائل
- ⑬ طلاق کے مسائل
- ⑭ جنت کا بیان
- ⑮ جہنم کا بیان
- ⑯ ضعافت کا بیان
- ⑰ علاماً قیامت کا بیان
- ⑱ قبر کا بیان
- ⑲ قیامت کا بیان
- ⑳ دوستی اور شہادتی
- ㉑ فضائل قرآن مجید
- ㉒ تعلیمات قرآن مجید
- ㉓ فضائل حمدۃ المعنین
- ㉔ حقوق حمدۃ المعنین
- ㉕ مساجد کا بیان
- ㉖ لباس کا بیان
- امرا بالمعروف، نهى عن المنكر کا بیان (ذیرطبع)

